4C (44B) 1743-K.

3-81 3010THULKHUHH.M

OTPHBKN 43

Чивашско-русского словаря

соста вленного

Я. Золоткинким

Казань.

В губернской типографии

1874.

Прежние тринарцать отрывков из Сховаря напечатаны в Казанских Губери. Веромостях за 1871 г (NN 78, 83 и 100), 32 1874 г. (NN 18,36,37,45 и 57) и 32 1874 г. (NN 25,26,32,34,36,37,39 и 41); из них последние шесть вышли также отдельного брошюрого в августе 1874 г. Составляющие же настоящую книжку три отрывка помещены в тех же Веромостях за 1874 г. (№ 58,61,63,65,67,68,70,71,74,75,78 и 81).

## ОТРЫВКИ 3-8

### usd gybamero-pyeerato edobapa.

-23-6-6-6-6-0-

### 14. Чувашскія названія

#### БОГА, НЕБА И СВВТИЛЬ НЕБЕСНЫХЪ,

СРАВНЕННЫЯ СЪ ТАКОВЫМИ ЖЕ НАЗВАНІЯМИ У ДРУГИХЪ НАРОДОВЪ.

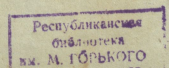
Богъ по-чувашски Тора, Тура, Тор'. Сбоевъ зам'ьтиль, что чувашское названіе «Тора не им'ьетъ никакой
связи съ скандинавскимъ Тор'омъ, хотя многимъ хочется
вывести отсюда доказательство финскаго происхожденія
Чувашъ, не смотря на то, что Норманны, у которыхъ
точно былъ богъ Торъ, и Финны, вовсе незнавшіе Тора,
отнюдь не одно и тоже; скор'ве въ чувашскомъ Торъ
можно слышать отголосокъ монгольско-татарскаго Тангри, Тари» 1).

И дъйствительно, у тюркско-монгольскихъ племенъ Богъ называется: по-тюркски Таре, по-монгольски, турк-менски, уйгурски и татарски Танре, Тенри, Тенгер, по-киргизски Танрі, по-якутски Танара: Ајы—Богъ, какъ источникъ творенія, Ајы-Танара—Высшее Божество<sup>2</sup>).

Кром'в того употребляются у Татаръ арабское Алла и персидское Ходай, у Киргизъ и Алтайцевъ Кудай 3).

У финскихъ же и сибирскихъ народовъ Богъ: по-финско-куопіосски Юмала, по-эстонски Юммал, по-черемисски горн. Юма, лугов. Юмо, по-вотяцки Инмар, по-зы-рянски и пермяцки Йен, по-мордовски у Эрзи Пас, у Мокши Шкай, по-тунгузски Шеваки. Только по-вогульски слышится въ названіи Бога созвучіе съ чуващскимъ:

<sup>3)</sup> Персидское Худа, Худай состав. изъ худ самъ и а или ай приходящій, т. е. самосущій, само-проявляющій-ся. См. «Сравн. Словарь тур. тат. нарічій» Л. Будагова, т. І, стр. 530.



<sup>1) «</sup>Замътки о Чувашахъ», стр. 101.

<sup>2)</sup> Якутско-нъмец. Словарь Бетлинга, стр. 7.

у дикихъ Вогулъ при р. Лозвъ-Тоорм, а въ другихъ мъстностяхъ-Торм, Тором, Тарм, Таром 4), или Нума-Тырым 5), и то, впрочемъ, первая половина послъдняго

названія— Нума созвучна съ черемисскимъ Юма.

Небо по-якутски, также какъ и Богъ, танара 6), поалтайски тенере, по-кондомски тегрі; у Монголовъ пишется тегрі, а произносится тенгрі—небожитель; «въ древности тюрко-монгольскія племена боготворили небо -тенгрі» 7). О названіи Тенгри-Богъ, Будаговъ зам'ьчаетъ: «слово это означаетъ небо въ переносномъ значеній, т. е. духъ всеобъемлющаго неба, и сходно съ китайскимъ thian, небо, thianly, татарское татре ratio coeli-разумъ небесный, предвидание; небо матеріальное по-турецки кук собственно голубое, такъ и Монголы называють небо матеріальное, а не духовное вычное» 8).

Небо матеріальное по-татарски также-кук, по-киргизски и джагатайски-кок, по-турецки и адербиджанскл-гокь, гой. Слова же: алтайское кок, якутское куох, монгольское куже, лугово-черемиское кож и венгерское kèk значать только голубой. Небо-твердь по-чувашски квак (равн. татар. кук) синее, голубое; оттуда квак-хоппи миганье неба (собственно: ръсницы тверди)-метеоръ

въ видъ раскрытія неба на мигъ.

Громъ, какъ сказано прежде, олицетворяется у Чувашъ въ видъ дъда (Аслади, мун-азя), а у Татаръ-старокрещенъ-въ видъ пеба-дъда (тангре-бабай) 9).-Въ молитвословін Алтайцевъ Творецъ вселенной называется Дарь-небо: Каан тенгере... «Ты, который находишся на высоть, Абыяшъ (абашь — д'вдъ) Царь-небо! произведшій на земл'я траву, на деревьяхъ возрастивній листья, на икрахъ (ногъ) сплет-

6) Якутско-нѣмец. Словарь Бетлинга, стр. 90. 7) Алтайско-русск. Словарь, стр. 263.

Poch outline and BW97109-11基础的 M. (OPENDED

<sup>- 4) «</sup>Путешествіе къ Вогуламъ» Н. Сорокина, стр. 35, въ Трудахъ Общества Естествоиспытателей при Императорскомъ Казанскомъ Университетъ, т. Ш., № 4.

<sup>: . . 5) «</sup>Св. Стефанъ Первосвятитель Пермскій» П. Д. Шестакова, стр. 21, въ «Ученыхъ Запискахъ» Казанскаго Университета 1868 г.

<sup>\*)</sup> Словарь Будагова, т. І, стр. 370.

9) См. 9-й отрывокъ изъ Словаря, Каз. Губ. Въд. № 32-1874 г.

шій мышцы, на голов'в возрастившій волосы, Творецо всего созданнаго!». При этомъ нужно замътить, что словомъ Каан переводится русское «Господи!»: Е Каан!.. «Господи! низношли въ помощь мив благодать Твою» и пр. Поэтому вышеприведенное: Каан тенере можно переводить «Господи-небо!». Другая молитва, обращенная къ Богу, начипается воззваніемъ: Јайаганды јайачы! јазаганнын Тенгере! «Творецъ созданнаго, Небо, все устроившее!» а далье во всей молитвь Бого называется просто: Кудай 10).

У финскихъ народовъ небо называется: по-финско-куопіосски-тайвас, по-эстонски-таевас, по-мордовскименель, по-вотяцки—Ии, или югудто-Инмар, по-зырян-ски и пермяцки—Йен-вельт, по-черемисски—поль-Гом: здесь въ последнихъ трехъ названіяхъ прибавки Йен, Гом и Инмар указывають на отношенія неба къ Богу. Наконецъ у дикихъ Вогуль какъ Богъ, такъ и небо на-зываются совершенно одинаково—Тоорм (см. выше): «отличія у нихъ (Вогуль) между небомо и Богомо, какъ видно, нѣтъ»—замѣчаетъ г. Сорокинъ 11). «Для послѣдователей шаманства или черной въры высо-

чайшимъ существомъ представляется небо, которому подчинены всв духи, за нимъ следують: земля, солнце, лу на, звъзды, горы, ръки и все необыкновенное. Между небомъ и землею стоять созданные *пебомъ* духи, которые, по сво-ему желанію, причиняють человъку добро и зло» 12).

Изъ вышеизложеннаго и по многимъ признакамъ можно заключать, что у Чуванть слово Тора, какъ и у Черемись Юмо, Юма, первоначально въ древности означало духовное небо, которое они боготворили. На это, между прочимъ, указываетъ отсутствие въ чуващскомъ и черемискомъ нарвчіяхъ названія пеба въ духовномо смысль, такъ какъ слова чувані. пульть и черемис. поль вовсе не выражають понятія о небь духовномь 13).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Грамматика алтайскаго языка, 1869 г., стр. 147. 121, 122, 123.

<sup>121, 122, 123.

11) «</sup>Путешествіе къ Вогудамъ», стр. 35.

12) Всеобщее Землеописаніе по плану Бланка, передѣл.

и дополн. Дистервегомъ, т. Ш, стр. 67.

13) Чувашское пульть есть турецкое булут, булут, татарское болот, уйгурское и киргизское булт, якутское былыт, алтайское пулут, персидское велт и значить:

Но слово Тора, у Чувашъ нашего времени, не состав-ляетъ имени единаго въчнаго, истиннаго Бога, Творца и Владыки вселенной; оно придается къ именамъ многихъ небесныхъ и земныхъ божествъ. По мнѣнію Сбоева, «у Чуващъ первоначально господствоваль чистый дуаливиъ, состоявшій въ поклоненіи Торк и шайтаку. Тора быль богь добра и свъта; мъстожительства его-высочаншая область свъта. Въ областяхъ какъ добраго, такъ и злаго бога были духи служебные. Изъ нихъ-то Чуваши въ последствии времени сдёлали особенныя, самостоятельныя божества. Такимъ образомъ изъ единаго добраго бога составилось нъсколько боговъ, изъ которыхъ каждый представлялъ собою одно какое-либо свойство прежнаго, единаго добраго божества, и каждый носиль название Тора съ прибавлениемъ свойства, имъ представляемаго. Къ этимъ божествамъ присоединились потомъ и обоготворенныя силы природы и за ними напоследокъ явились боги-покровители полей, домовъ, лѣсовъ, урочищъ и проч. Все это было регрессивнымо движениемъ народа въ развитии религиозномъ». 14) Неизвъстный авторъ Съвернаго Архива замъчаеть, что, «по словамъ престарълыхъ чува:пскихъ жрецовъ, вселенная и стихіи не сотворены никъмъ, а суть вычно пребывающія и непостижимыя» 15). По этому върованію сама вселенная была Тора. Въ другомъ мъстъ Сбоевъ говорить, что «когда изъ дуализма образовалась система многосложнаго политеизма, то почти каждому изъ главныхъ

облако, туча; отсюда чувашское пультыл, татарское болотло-облачный, пасмурный. Пульть созвучны однозначущія: финско-куопіосское пильви, вотяцкое пылэм, мордовское *пель* и черемисское *поль*.—Въ переводахъ прежняго времени съ русскаго на чувашскій языкъ «небо» везд'в переводилось словомъ пульть, напр.: «хужь пюлть синьче борнадынъ» (1803 г.), «польтсамъ синьче борнза тураганъ» (1820 г.), «польть синьчи борнаганъ» (1832 г.), что въ буквальномъ переводъ значить: «на облакъ, на облакахъ живущій». По этому въ позднъйшихъ переводахъ «небо» выражается словами: съўльди сьут-сьандалык «вышній міръ». Сьандалык (черем. сандалик) есть персидское джинан міръ, вселенная.

<sup>14) «</sup>Замътки о Чувашахъ», стр. 101 и 102. 15) Съвер. Арх. 1827 г. ч. 27, стр. 216.

боговъ Чуваши стали приписывать созданіе той или другой части вселенной. Такъ Сюльди-Тора сотвориль звъзды и небесное жилище боговъ, Сюдъ-Туизы-Тора создалъ свъть (?), Хвель-Тора—солнце, Оихъ-Тора—луну, Силь-Тора—вътеръ и т. д.» 16). По этому объясненію Тора значитъ «Творецъ, Создатель», а прибавленное къ словамъ перегеть изобиліе, сьол дорога, вурман лъсъ—означаетъ «податель, покровитель, хранитель».—Риттихъ, признавая происхо-жденіе языческой религіи Чувашъ отъ Зороастра и полагая, что она у Чувашъ «осталась безъ всякихъ прикрась со времени ея принятія», паходитъ приведенное мнѣніе Сбоева «невѣрнымъ, такъ какъ второстепенные боги входили цѣликомъ въ Зороастрово ученіе и перешли съ тѣми же сройствами, подъ другими названіями, въ чувашскую религію, причемъ общее названіе бога—Тора придается всѣмъ, съ прибавленіемъ только главнаго качества этаго бога». 17)

Въ книгъ Сбоева (стр. 102) находится весьма замъчательное указаніе на то, что у Чувашъ «Сюльди-Тора есть властитель и распорядитель всего надзвъзднаго, духовнаго міра; съ земнымъ же онъ сообщается неиначе, какъ чрезъ посредство другихъ небесныхъ боговъ». Но у него, Сбоева, какъ и въ большей части другихъ описаній религіозныхъ воззрѣній шаманствующихъ инородцевъ, не выяснены тѣ убѣжденія, изъ которыхъ возникло вѣрованіе во второстепенныхъ боговъ—посредниковъ между людьми и Богомъ. Находя таковое объясненіе въ описаніи вѣрованій Пермянъ-язычниковъ, считаемъ необходимымъ выписать его здѣсь.

«Пермяне имѣли нѣкоторое понятіе о единомъ Великомъ Духѣ, Создателѣ неба и земли. Это невидимое и непостижимое божество извѣстно было подъ именемъ Виъ. Онъ обитаетъ на небесахъ и заботится только о надвѣздномъ мірѣ; онъ покровитель и защитникъ добрыхъ, точно такъ, какъ Юмо Черемисъ—благое существо, первый сотворилъ міръ и человѣка и управляетъ вселенною. Въ кругъ попеченій ѣна не входитъ видимый міръ, управленіе которымъ онъ ввѣрилъ разнымъ духамъ, своимъ

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) «Замѣтки о Чувашахъ», стр. 126, 127.

<sup>17)</sup> Матеріалы для этнографіи Россіи «Казанская губернія», ч. 2, стр. 82, 83.

чадамъ. Люди недостойны возсылать къ нему молитвы, недостойны обременять его своими прошеніями, но должны обращаться къ чадамъ его, духамъ и идоламъ, управляющимъ землею. Низшихъ духовъ, управляющихъ міромъ отъ имени Великаго Духа, было такое множество, что ими наполнены были воды, лъса, камни и даже огонь». 18)

Это объясненіе, основанное на «Сказаніи о жизни и трудахъ св. Стефана Епископа Пермскаго» 19), поразительно близко подходить къ описанію господствовавшихъ въ Аравіи, предъ Мохаммедомъ, идолопоклонства и сабіняма или зръздопочитанія, изложенному по знаменитому

изслъдованію профессора Хвольсона. 20).

«По Сабіизму-говорить Хвольсонь-Богь слишкомь возвышенъ и великъ, чтобы Ему непосредственно заниматься управленіемъ этаго (земнаго) міра, почему Онъ передаль (обыденное) управление этимъ міромъ богамъ (нисшимъ, Имъ же сотвореннымъ небеспымъ существамъ, пребывающимъ въ звъздахъ), для Себя же удержаль только важивишія двла; а далекій (отъ Бога) человіть слишкомъ слабъ (не совершенъ), чтобы непосредственно обращаться къ Всевышнему, почему и долженъ относить свои молитвы и жертвы къ посредствующимъ божествамъ, которымъ управленіе міромъ вв рено (Самимъ) единымъ Всевышнимъ. Это и есть, по арабскимъ писателямъ, основная мысль Сабінзма и почитаніе этихъ посредствующихъ божествъ въ планетахъ, которыя обитаемы и одухотворены этими божествами, а также почитание идоловъ (фетишизму), какъ представителей этихъ божествъ, есть только (прямое и естественное) слъдствіе этаго основнаго понятія Сабінзма». Въ тоже время Аравитяне чтили еще идоловъ. Но, по собственному ихъ толкованію, идолы эти не считались въ сущности богами, а чтимы были только какъ изображения и представители свътилъ небесныхъ. «Представлять себь — говорили Аравитяне — духовныя существа, этихъ нашихъ посредниковъ съ Богомъ, направлять себя и приближаться къ нимъ можемъ мы только

<sup>18)</sup> П. Д. Шестакова, «Св. Стефанъ первосвятитель Пермскій», стр. 20, 21, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Архимандрита Макарія. Спб., 1856 г., стр. 49.

<sup>20)</sup> Die Ssabier und der Sabismus von D. Chwolsolm, edit. 1856.

посредствомъ ихъ жилищъ, которыя суть звъзды; эти же последством в ихв запиния, которым суть заводи, оти ме последстви въ одно время видны, а въ другое не видны— вследствие ихъ движения видимы въ ночи и скрываются днемъ:—такъ (что) мы не можемъ чрезъ нихъ (всегда) приближаться и устремляться къ духовнымъ ихъ существамъ. Поэтому необходимы ихъ образы и фигуры, которыя бы существовали и стояли (постоянно) предъ нашими глазами. И вотъ мы почитаемъ эти изображенія и стараемся чрезъ нихъ приблизить себѣ (т. е. всегда имѣть предъ глазами и представлять въ своемъ сознаніи) свътила небесныя и снискать себ' доступъ къ нимъ, чтобы эти обители (зв' зды) приблизили къ намъ духовныя существа (обитающія въ нихъ), а эти въ свою очередь что-бы приблизили къ намъ Бога» <sup>21</sup>).

Зам'вчательно, что у Пермянъ-язычниковъ, вм'вст'в съ понятіемъ о единомъ Верховномъ Существ'в и при одинаковомъ съ арабскимъ сабінзмомъ воззрвнін на значеніе существъ посредствующихъ—духовъ,—существоваль также и фетишизмъ, основанный, быть можетъ, на твхъ же убъжденіяхъ, какъ и фетишизмъ арабскій, т. е. что пермянскіе идолы о которыхъ помянуто выше и изъ которыхъ два извъстны даже по именамъ: это—Воипель и Золотая—Баба 22) были чтимы только какъ представители духовъ невидимыхъ, обитавшихъ (вмъсто арабскихъ звъздъ) въ водахъ, лъсахъ, камняхъ и даже въ огнъ.

Не менъе любопытно религіозное состояніе Якутъ. Они

крещены, но исполняють только вившніе христіанскіе обряды. Слово Танара, означающее, какъ сказано выше, и Богъ и небо, у нихъ присоединяется къ названіямъ пред-метовъ христіанской религіи <sup>23</sup>). Въ тоже время шаман-

Пермскій», стр. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) «Первоначально-Богооткровенная истина единства Божія въ древней до-мохаммеданской религіи Аравитянъ» Е. Н. Воронецъ. 1873 г.; стр. 89, 90, 91, 92.

122) П. Д. Шестакова «Св. Стефанъ первосвятитель

<sup>23)</sup> Танара јійтй (божій домъ) церковь; танара аса (божья пища) Тайная вечеря, Святыя тайны, причащеніе Св. таинъ; танара ку́н (божій день) праздникъ; танара ку́нй воскресенія день—Пасха; танара суруга свящ. писаніе. Якутско-нѣмец. Словарь Бетлинга, стр. 90.

ство у Якутъ господствуетъ въ полной силъ; шаманы ихъ (ојун) также имъютъ сообщение съ духами, исполняютъ тъже обряды, какъ щаманы Тунгузовъ, Бурятъ и Мину-синскихъ щаманствующихъ Татаръ (кам). При этомъ Якуты «признають Бога-Твор ца Арт-Тоент т. е. чистый господинъ, жену его Кубей-Хатунъ т. е. почтенная госпожа, бога грома и молніи Сюрдяхъ-Сюге-Тоенъ т. е. страшный топоръ; кромъ того они допускають угодника или ходатая за нихъ у Бога-Жесюгяй-Тоенъ и жену его Айсыть т. е. подательница» <sup>24</sup>). «Сверхъ того каждый родъ имъетъ своего особаго заступника или ходатая. Его представляють подъ видомъ бѣлогубаго жеребца, ворона. лебедя, сокола и пр. и этихъ животныхъ не употребляють въ пищу. Въ юртахъ имъють они деревянных болванчиково съ корольковыми глазами, общитыхъ берестою: но этимъ пенатамъ поклоненія никакого не ділають, а когда вдять говядину, то всю рожу у нихъ вымазывають жиромъ» <sup>25</sup>).—Итакъ у крещеныхъ и въ тоже время шаманствующихъ Якутъ, при одинаковомъ названіи Бога и неба, вмъсть съ почитаніемъ Верховнаго Существа, признаются, какъ въ сабінзм'ь, невидимые общіе и родовые посредники, изъ коихъ последние обитаютъ (вместо звъздъ) въ разныхъ животныхъ, и существуетъ фетишизмъ

25) «Повздка въ Якутскъ», стр. 276. — Болванчики должний быть шаманскіе онгоды — домашніе боги, къ которымъ относятся съ наименьшимъ почтеніемъ и за недоброжелательство стегають плетью ихъ изображения. Всеобщ. Землеописаніе Бланка, т. Ш, стр. 67.

<sup>24)</sup> Н. Щукина «Повздка въ Якутскъ», изд. 1844 г., стр. 276.—По якутско-нъмец. Словарю Бетлинга: Арнаилучшее въ своемъ родѣ (стр. 8), Тојон—господинъ (97), Ар-Тојон—Высшее Божество (8), равн. Ајы-Танара (7) и Ap-Aju-Tojou (8, 97). Хотун (хатын)—госпожа (86), Кубаі-хотун-имя богини (73); по Словарю Будагова: «У Якутовъ Кули-хатун-свътлъйшая женщина-жена Творца міра, которая, по ихъ върованію, явилась предкамъ въ видъ лебедя» (т. I, стр. 524). Сурдах—страшный (173), Сўга—топоръ, Сўга—тојон—второй изъ трехъ главныхъ боговъ, имя бога грома (172). Джусун—видъ, образъ (125; ? киргиз. Јасаган—творецъ). Ајысыт—творецъ (7).

въ видъ деревянныхъ болванчиковъ-въронтно какъ постоянныхъ представителей посредствующихъ духовъ.

Затим, на шаманских бубнах Минусинских Татаръ изображаются «добрые духи—*möcь*—*торы*, покровительст— вующіе человъку; они тадять на рыжихъ *изык* ахъ—посвященныхъ имъ лошадяхъ, чтобы скорве исполнять просьбы и приказанія шамана и оказывать добро страж-

дущему человѣку» <sup>26</sup>). Считая вышеприведенныя указанія достаточными для объясненія того, откуда произошло в рованіе въ боговъ второстепенныхъ у Чуващъ, какъ послъдователей шаманства, скажемъ еще, что вообще последователи этой, такъ называемой черной въры — Самовды, Остяки, Буряты, Якуты, Телеуты, Тунгузы и жители острововъ Тихаго океана, - «признаютъ Высшее Существо, Творца міра, которое не вступается въ отдъльные поступки человъка: правленіе міромъ и судьбою людей находится въ рукахъ вто-ростепенныхъ боговъ» 27).

Такимъ образомъ у Чувашъ Высшее Существо есть **То**ра-Богъ и небо въ духовномъ смыслъ. Ему придается предикать Сьульди-Вышній. Онъ Творецъ и Податель всёхъ благъ и въ этомъ смыслѣ называется: Ыра Тора добрый Богъ, сьорт сьорадаган Тора податель строеній, ывыл-хйрь сьорад. Т. податель дѣтей, тыра-бол сьорад. Т. податель всякаго хлиба, выльых-чирьлих сьорад. Т. податель всёхъ домашнихъ животныхъ, мол сьорад. Т. податель богатства, хорт сьорад. Т. податель ичель и т. д. Вмъсть съ тъмъ Онъ же и каратель зла; въ молитвахъ упоминается: Тора хапре гнъвъ Божій, Тор' сьоли бичь Божій, Тор' иныси наказанье Божеское.

Къ названіямъ второстепенныхъ боговъ—посредниковъ слово Тора прибавляется въ томъ же смыслъ, какъ якутское тојон господинъ 28).

<sup>26)</sup> Журн. «Нива» 1871 г. «Шаманство».
27) Настольный Словарь Толля, т. Ш: «Шаманизмъ».
28) У Черемисъ къ названіямъ второстепенныхъ боговъ прибавдяются юма и даже кого-юма—богъ, великій богъ, кучэн-урдаша—управитель, хан—владыка и овошка—вдо-вецъ.—Риттиха «Казанская губернія», ч. 2, стр. 169—171. —Xан—очевидно турецко-персидское хан—повелитель; 28. All see but the cross tolk ( thought breards, r. H. crp. 387.

Какъ на видимаго представителя посредствующаго божества у Чувашъ здъшняго (казанскаго) края можно бы указать на йирих (у крещеныхъ изъ Татаръ Чувашъ 29) йырых). Сбоевъ называетъ йирих «божествомъ, насылающимъ на людей разныя наружныя бользни. Кого по-стигаетъ такая бользнь, тотъ долженъ принести йирих у въ жертву кисель и нъсколько ягнятъ по назначеню йомзи. У одного изъ ягнятъ отнимаютъ голову и кладутъ ее въ особый кузовъ, который въшается въ углу анбара, украшается разными вътвями, блесками и мелкими серебряными деньгами, и который называется также йирих'омъ и служить предохранительнымъ средствомъ отъ выше-упомянутыхъ болъзней» 30). Йирих омъ же называются у Чувашъ металлическія пластинки, візпаемыя на разные предметы въ видъ посвящения. Такъ, по словамъ Палласа и Георги, йирих есть пучекъ вътвей шиповника, на который привышивается кусочекъ олова, а по описанію г-жи Фуксъ, йирих—кусочекъ олова, привышенный кърябиновой въткъ, въ чемъ хотя Сбоевъ и не соглашается съ г-жею Фуксъ, но правда, въ этомъ случав, остается на ея сторонь. Здъсь Сбоевъ говорить, что «ирихи были просто кадки или кузовъя, поставлявшіяся или въшавшіеся въ углу анбаровъ и наполнявшиеся костями принесенных в экертву животныхъ» 31).

Но на йирих, или йырых, какъ по существу его, такъ въ особенности по назвапію, нельзя смотріть какт на божество, хотя бы низшаго разряда. Правда, онъ въ нівкоторой степени намекаеть на домашній фетишь т. е. идола, но имъетъ настоящее значение «посвящения»: такъ у Минусинскихъ Татаръ, какъ сказано выше, добрые духи вздятъ на изык ахъ—посвященныхъ имъ лоша-дяхъ, у Алтайцевъ ійік—животное посвященное на жертву 32) и у Якутъ слово ытык значить: чтимый, священ-

слово же овошка хотя у Черемись и употребляется въ значени вдовецъ, но оно заимствовано у Чувашъ и соб-ственно значитъ старикъ (чуваш. обышка; у Черемисъ б между гласными выговаривается в).

29) См. 1-й отрывовъ изъ Словаря.

30) «Замътки о Чуващахъ», стр. 124, 125.

31) Тамъ же, стр. 22, 23.

42) Алтайско-русскій Словарь, стр. 161; Словарь Будагова, т. П. стр. 387.

пый, посвященный 33), а извёстно, что тюркскіе звуки з, і, й и якутскій т переходять въ чувашскій р, а к-въ х; корнемъ же этаго слова слёдуетъ признать тюркскій глаголь—із, кондомскій—ыс, алтайскій—ій, якутскій—ыт

и чувашскій—йар (яр) «посылать» 34).

чувашски— иар (нр) «посылать» эт). Около 1870 г. бывшимъ учителемъ школы въ дер. Масловкъ (чебокс. уъзда, тюрлем. прихода) чуващиномъ Андреемъ Егоровымъ обнаружена, въ анбаръ отставнаго солдата-чуващина, заведенная симъ послъднимъ доска, увъщанная полотномъ, серебряными деньгами (нохрат) и другими приношеніями. Доска эта учредителемъ ея названа Мелим-хузя 35) и им вла значение общественнаго йирих а, такъ какъ Чуваши издалека приходили на поклоненіе ей. Учредитель позаботился даже составить этой святынь особую краткую молитву \*), одна фраза которой довольно ясно обличаетъ корыстную цель учрежденія: «Мелам-хузя, сырлах мана! Киве кумуль нохрат пария барам»-Мелим-хузя, помилуй меня! Я дамъ въ подаровъ (тебъ) монету стариннаго серебра (т. е. чистаго, а не новаго-размъннаго?!). Подобныя святыни, или посвященія, можеть быть, находятся или были у Чувашь и въ другихъ мъстностяхъ, но объ нихъ мы ничего не знаемъ.

Недавно получено свъдъніе, что будто бы Чуващи оренбургскаго края, кром'в того, что ходять для моленья и

33) Якутско-нфмец. Словарь Бетлинга, стр. 30.

у Чувашъ...... йи р и х..... йа р = — Чувашъ изъ Татаръ... йы р ы х..... — — = — Минусин. Татаръ..... и з ы к.... и з В — Алтайцевъ..... і й і к.... і й о — Якутъ..... ы т ы к.... ы т. ⊨

35) Мачлом-Ходжа-одинъ изъ магометанскихъ шейховъ: могила его на вершинъ горы въ Билярскъ. См. «Булгаръ на Волгъ» И. Березина, 1853 г., стр. 89.

") Подробное описаніе Мелим-хузи и молитва ему находятся въ приготовляемой въ изданію стать В. К. Магнитскаго «Чувашскіе праздники и молитвословія».

<sup>34)</sup> См. «Замътки для ознаком. съ чуващек. наръчіемъ», SS 21, 22, 26 д. и при Словаръ Краткую таблицу из-мъненія ввуковъ. Для наглядности же измъненія звуковъ поставимъ здёсь всё приведенныя слова и корни ихъ THE HASSINIBLE буква подъ букву:

жертвоприношеній въ киремети, имбють въ домахь деревянных болванчиковъ. Если это вполнъ справедливо, то здъсь уже очевидно, какъ у Пермянъ, Якутъ и другихъ последователей шаманства, смешение черной веры съ идолопочитаниемъ, которое, по нашему мнению, иметъ къ шаманству такое же отношеніе, какъ арабскій фетишизмъ къ сабіизму и потому не можетъ быть признаваемо прямымъ идолопоклонствомъ или идолослужениемъ.

Наконецъ, какъ крещеные Татары здъшняго края слово тари (тюркское Таре-Богъ) исключительно относять къ образамъ и иконамъ 36), такъ и у Чувашъ словомъ Тора называется икона: кубесьри тора икона въ переднемъ углу избы. По словамъ Сбоева, крещеные Чуваши «думали, что иконы находятся въ какомъ-то таинственномъ сношении со свищенниками и сообщають имъ обо всемъ, что дълается у нихъ въ домахъ...и потому, желая полакомиться скоромнымъ въ постный день, во время объда или ужина обращали икону ликомъ къ ствив: не увидить-де и не скажеть бачкв!» 37). Изъ этаго видно, что у Татаръ, по приняти для названія Бога словь Алла и Ходай, древнее название Бога Тари осталось за иконою, Чуваши же, по принятіи крещенія, не им'вя понятія о портретахъ, картинахъ и ръзныхъ изображенияхъ и о значени иконъ въ христіанскомъ смысль, вмюсть съ названіемъ Тора придали имъ шаманское значеніе божества низшаго разряда, посредствующаго между простыми людьми и служителями Верховнаго Божества. Впрочемъ, въ настоящее время, у нъкоторыхъ Чувашъ слово тора по отношенію мь иконамъ получило уже значеніе «изображенія, образа» и къ названіямъ изображаемыхъ святыхъ присоединяется съ притяжательнымъ суффиксомь, напр. Микула-торры образь Николая и т. п.—У горныхъ Черемисъ икона называется статя, что, какъ оказывается, происходить отъ statua, русск. статуя, такъ какъ, по обънснению самихь Черемись, название статя наиболъе приличествуеть разнымъ образамъ. Извастно же, что во время крещенія Черемись різныя иконы (въ послідствія запрещенныя) были въ большомъ употреблении. По этому, въроятно, духовенство, раздавая новокреженнымъ иконы

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Словарь Будагова, т. 1, стр. 352.
<sup>27</sup>) «Замътки о Чувашахъ», стр. 118.

и не находя въ черемисскомъ наръчіи для названія ихъ соотв'єтствующаго слова, ввело слово статул, которое превратилось въ статя 38). Для постепеннаго устраненія таковыхъ воззрівній, вмісто тора и статя въ переводахъ принято употреблять усвоенное русскою церковью слово

икона съ надлежащимъ объяснениемъ.
О чувашскомъ названии Богородицы—Тор'Амыш, въ смыслъ «супруга Бога, мать дътей Божихъ», мы имъли

уже случай объясниться прежде 39). Слово Тора употребляется еще въ названіи «родимаго иятна» Тора-паллы-собственно Божіе клеймо, Божья замътка, примъта и «освященной воды» Тора-шые - Божья вотянком в том выпялском в пермянком томово. вдов Солице. по капистем в томовом премента премента в премента

# ставляется существом в кушевления и миноприми ставить и артой (жазые сумые, карине Солице, карине и артой (жазые примине, карине).

Солнце по-чувански Хвэль—звукъ въ звукъ татар-ское койаш, якутское кујас; если же съ перваго раза въ немъ вовсе не слышно созвучія съ двумя послъдними словами, то это зависить оть того, что оно образовалось по точнымъ законамъ измененія тюркскихъ звуковъ въ чувашских словах, именно; тюркских в звуков в к перешель въ чувашскій х, следующій о или у—въ в, последующій йа или ја—въ э и конечный татарскій ш, якутскій с—въ л. 40).—Съ этими тремя названіями солн-

по-татарски к о йа ш по-якутски к у ја с по-чувашски х в э ль.

зв) Извѣстно, что у русскаго простонародья, еще не вполнъ отръшившагося отъ языческихъ воззрѣній, рѣзныя изображенія, вынесенныя изъ храмовъ въ часовни, пользуются особеннымъ почитаніемъ; такъ въ Маріинскомъ посадъ одно изъ таковыхъ изображеній называет-

ся истинным Тисусомь.

39) См. въ 5-мъ отрывкъ изъ Словаря 12-ю сноску.

40) Здъсь измънение звуковъ почти тоже, какое въ словъ зима: татар. алтай. кыш, якут. киргиз. кыс, чуват. хиль. См. «Замътки для ознаком. съ чуват. наръчіемь», SS 21, 13, 23 и при Словаръ Краткую таблицу измъненія звуковь. Для наглядности перехода звуковъ поставимъ означенныя слова буква подъ букву:

ца по началу и окончанію созвучны: джагатайское кунес, турецко-адербиджанское гунеш и вогульское (на р. Лозвъ) коаталь.

Затьмь, солице и день имьють одно и тоже название въ языкахь: алтайскомь и киргизскомъ кун, черемисскомъ кече, мордовскомъ чіи. Въ нъкоторыхъ случаяхъ говорится и по-татарски конь (вм. койаш), по-якутски кун (вм. кујас), по-турец. адербидж. гун (вм. гунеш); въ чувашскомъ наръчіи кон—день употребляется (вм. хвэль) только въ выраженіи: кон тавырнать повороть солнца.

Солнце на другихъ языкахъ: арабскомъ—шамс, финско-куопіоскомъ—ауринко, эстонскомъ—näike (päike), вотяцкомъ—шунды, зырянскомъ и пермяцкомъ—шонди.

Солнце, по понятіямъ Чувашъ нашего времени, представляется существомъ одушевленнымъ, имѣющимъ жену и дѣтей (хвэль ашше, хвэль амыже, хвэль ывыльзэм) уши, крылья и ноги (хвэль хулги, хвэль сьопачь, хвэль ори 41) и относится къ числу второстепенныхъ божествъ, или, по крайней мѣрѣ, имѣетъ своего особаго бога, почему и называется Хвэль-тора, что собственно значитъ: «солнцебогъ», но можетъ быть переведено и «богъ солнца».

Хвэль-тора приводится у Сбоева въ числѣ небесныхъ добрыхъ боговъ подъ № 10. Чуващи, конечно, какъ и прочіе народы, смотрять на солице, какъ на источникъ свъта и теплоты. Между тѣмъ тамъ же подъ подъ № 2 показанъ «Сюдъ-туизы-тора, творецъ свѣта, богъ, во власти котораго посылать людямъ свътъ и теплоту» 42). По этому переводу можно бы заключать, что это—тотъ же самый Хвэль-тора «богъ солнца», обитающій въ солнцій людямъ отъ своего жилища свътъ и посылающій людямъ отъ своего жилища свътъ и теплоту. Но такое заключеніе было бы поспѣшнымъ. Здѣсь оказывается произволъ и вслѣдствіе его невѣрность въ переводѣ имени «Сюдъ-тунзы-тора». Съут значитъ: собственно свътъ, сіяніе (татарское јакты), напр. хвэль-съутты—сіяніе солнца. Само-по-себѣ съут не имѣетъ русскато

<sup>41)</sup> Такъ называются собственно различныя направленія солнечныхъ лучей—къ верху и въ стороны во время мороза и въ низъ изъ-за облаковъ.

<sup>42) «</sup>Замътки о Чувашахъ», стр. 105, 102; Риттиха «Казанская губернія», ч. 2, стр. 88.

значенія: свъть-мірь. Для выраженія понятія о мірь у Чувашъ есть два слова, къ которымъ присоединяется слово сьут: 1) Сьандалык; само-по-себь оно значить только: состояніе тверди въ отношеніи погоды: Ай-ай паян сьандалык лаих, ояр турать. Ахъ, сегодня погода хороша, ведро стоить-говорить Тинепхи своимъ товарищамъ 43); сяндалык пузылны состояніе тверди испортилось, наступило продолжительное ненастье; а съ предшествующимъ съут-слово Съут-сьандалык вполнъ соотвътствуетъ персидскому дживан «міръ, вселенная». 2) Тўньчэ (тўмь)—арабское дўнья—и само-по-себѣ можеть выражать: «здѣшній міръ» 44). Но и тўньчэ въ чувашских в молитвословіях в встричается въ форми: Сыуттуньчи, такъ же какъ и у Татаръ въ песняхъ јактыдонья, напримъръ: гоожод воннованить выска соннова

«Ишек алдынны себеря тор,

«Чыксын (да-гына) уак баранге;

«Барын(да) југын исяплясян

«Јакты-донья безгя карангы».

«Јакты-донья безгя карангы». «Почаще подметай свой дворъ, чтобы вышла мелкая травка земляныхъ орѣшковъ 45); если станешъ думать о (всемъ) что есть и чего нѣтъ, то здъшній міро намъ покажется чернымъ».

А такъ какъ у Чувашъ въ разныхъ мъстностяхъ звуки ч и з замвняють другь друга въ одномъ и томъ же словъ 46); то и тупьчи въ нъкоторыхъ мъстностяхъ произносится туньзи. Изъ этаго сабдуеть 1) что Сьут-туньзи (или туньчи)-тора прямо значить: «богь завшняго міра».

<sup>43) «</sup>Чуващскіе разговоры и сказки» Спирид. Михайлова. стр. 10.

<sup>- 44)</sup> Арабское оўнья здёшній мірь, блага здёшняго міра, дуньялек все мірское, все земное, дуньялу мірской, земной, временный; джагат. дунья тапган онъ нашель богатство, сокровище, счастіє. Словарь Будагова, т. І, стр.

<sup>568. — 45)</sup> Иначе называются «свинушки»; травка ихъ имъетъ форму морковной травы.

46) Напр., древесный листь—въ однихъ мъстностяхъ

сьўльче, а въ другихъ—сьўльзе; недёловая лётняя пора— сьиньзэ и сьиньчэ. См. въ 8-мъ отрывкѣ изъ Словаря мвсяцы сву-ойых. дунгия свыса это винотова этови

какъ непосредственно следующій за верховнымъ богомъ Сьўльди-тора, который самъ земными дізлами не занимается 47), и 2) что этотъ Съут-туньзи-тора не завъдуетъ свитомъ и теплотою, которыми распоряжается Хвэльтора. Ошибка же переводчика произошла отъ того. что онъ, не понявъ значенія слова туньзи и полагая происхожденіе его отъ корня ту ділать, произвольно измівниль туньки въ тункы (хотя такой формы отъ ту и быть не можеть, перевель сьут-тунзы—«творець свъта» и, въроятно—по аналогіи, прибавиль «и теплоты», чъмъ и придаль этому богу свойства «бога солнца»— Хвель-тора.
У Черемись въ числъ второстепенныхъ боговъ нахо-

дятся Ош'-кеча-кого-юма-богъ солнца и Кеча-авя-мать

солнца <sup>48</sup>). Солнце. какъ одушевленное божество, польвуется у Чувашъ почетомъ, но они никакихъ особенныхъ жертвъ ему не приносять, а упоминають лишь о его свойствахъ въ общихъ молитвословіяхъ, пъсняхъ и и качествахъ причитаньяхъ:

«Хвэль хирельзэ тогатьчэнь

«Питьия турза сьувыньче— политель жили полительный выпуска вышения выпуска высти выпуска выпу

«До восхода краснаго солнышка пусть она (молодушка встанетъ, умоется».

«Хвэль тогать хирельзэ, «Эс хирельзэ тогас сьок—

«Солнце всходить зарумянясь, а тебь (покойница) ужь не выходить разрумянясь» и т. п. дол вымуча вотносн

Восходъ солнца наиболье упоминается и въ татарскихъ прснаха:

47) У Черемись также за верховнымъ богомъ-Кого-Юма-непосредственно следуетъ Сандалыкам-кучэн-урдаша -правитель вселенной.

<sup>48)</sup> У Риттиха въ перечисленіи черемисскихъ боговъ, составленномъ по стать Внаменскаго о горныхъ Черемисахъ, Ош-кеча-кого-юма названъ только «дневным» богомъ, правителемъ дия», что произошло, безъ сомнънія. отъ того, что у Черемисъ солнце и день имъютъ одно и тоже название—кече; между тъмъ о немъ тутъ же говорится: «Этотъ богъ гръемъ землю, растить и предохраняетъ растенія отъ вреда». Риттихъ, ч. 2, стр. 170.

«Кояш (та-гына) чыгар кызарыб, «Карышы (да-гына) барма пешярсен;

«Мине (дя) ташлаб јатны сойсян, «Јанган (да-гына) утка тошярсен.

«Солнце взойдеть зарумянясь, не ходи напротивъ-обожжешься: бросивши меня, полюбишь чужаго, въ горящій гонь упадешь». «Јегетляр јигяр (эй) јирян ат огонь упадешь».

«Кызарыб (ук) колш чикканда,

«Јегетне кызлар бигряк сойяр «Сызылыб (ук) мыйык чыкканда \*).

«Молодцы запрягають рыжихъ коней, когда нясь восходить солнышко; всего сильне любять молодца

дъвушки, когда начинаютъ пробиваться усы».

Одна изъ чувашскихъ загадокъ изображаетъ тоже одушевленнымъ, именно-въ образъ высокаго ростомъ русскаго человъка: пуроэ вурум вырыс кирэть въ избу входить длинный русскій т. е. проникаеть длинный лучь солнца.

О Якутахъ Щукинъ говорить, что они «солние и огонь болье всего почитають и признають ИХЪ за существа живыя; огню бросають предъ начатіемъ тды лучшій кусокъ и питья отливають: солнцу же никаких жертво не приносять, потому что не видять отъ него никакого npederasaserca communications, arous one relación (et cale

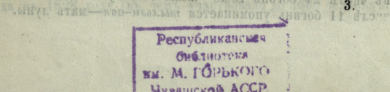
### признавалась у пих-эфотоский особии божеетgerin ocobaro bomeerial 221: вом или даже была въ паспоряжени особаго оожестви

Луна и мъсяцъ, о которыхъ уже прежде подробно объяснено 50), называются по-чувашски Ойых, по-турецки, татарски, киргизски и алтайски-ай, по-якутски-ый.

На другихъ языкахъ луна называется: по-арабскикамар, по-эстонски-ку, по-финско-куопіосски-куу, помордовски-ковь, по-вогульски-йонгоб, по-зырянски и

49) «Повздка въ Якутскъ», стр. 276, 277.

<sup>50)</sup> См. начало 8-го отрывка изъ Словаря. Каз. Губ. et aust 24 forost toxe neme bed lyne Вѣд. № 25.



<sup>\*)</sup> Последній стихь целикомъ приведенъ въ Словаре Будагова, т. І, стр. 699, 700.

пермяцки — тэлысь, по-черемисски горн. — тэльзэ, лугов. — тыльза, тыльчэ, по-вотяцки толысь, толечь 51). О чувашскихъ названіяхъ фазисовъ луны тоже было

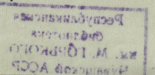
О чувашских названіях фазисовъ луны тоже было упомянуто. Но касательно первой и второй четверти луны есть чувашская загадка съ варіантами: Пурть тубиньчэ, или пурть синьчэ, или ой варрыньчэ сьора сьугур вырдать на верху дома, или на крышт дома, или среди поля (таковы загадочныя взображенія тверди небесной) пол-коровая лежить. При восхожденіи луны большимъ шаромъ, во время полнолунія, говорять: Ойых йидэм бэк пызык луна величиною съ (молотильный) токъ (стала). О самой лунт со зв'вздами есть другая загадка: Перь сыни хызьыми пинь сын бырать за однимъ человькомо тысяча человтью идетъ.

Но если чувашская загадка изображаеть луну въ человъческомъ образъ вожатаго; то сами Чуваши представляютъ ее не болье какъ небеснымъ короваемъ или кругомъ сыра, который по временамъ подвергается съъденю
колдуномъ или въдьмой. Затмъкіе луны, какъ было сказано, у Чувашъ выражается фразою: ойыга вубур сыэть
луну вубуръ съъдаетъ; вубур—татарское убыр—колдунъ,
колдунья, въдьма, яга-баба, напоминаетъ малороссійскаго

упыр'я, польскаго upior. "В воз польскаго ватии и влоэ

Въ виду подобнаго воззрѣнія Чуващъ на качества луны, представляется сомнительнымъ, чтобы она когда нибудь признавалась у нихъ, подобно солнцу, особымъ божествомъ или даже была въ распоряженіи особаго божества 52): она, какъ видно, не считалась существомъ одушевленнымъ, подобно солнцу; по ней Чуваши даже не ведутъ счисленія времени, хотя время, относящееся къ тому или дру гому занятію своего быта, и называютъ ея именемъ—

<sup>52)</sup> У Черемисъ, какъ видно изъ перечисленія Риттиха, въ числь 24 боговъ тоже ивто бога луны и только въ чесль 11 богинь упоминается тыльзи-авя—мать луны.



та, а луна—біліа» (Новядка въ Якутскъ, стр. 158), между тъмъ какъ дылача созвучно съ вырянскимъ, пермяц кимъ, черемисскимъ и вотяцкимъ названіями луны (ты, юс. за, тыльчэ и пр.), а біліа—съ эстонскимъ названіемъ солнца (näike): это, можетъ быть, или лингвистическая случайность, или же—ошибка записки.

ойых. - Даже и въ пъсняхъ у Чувашъ луна - ойых встръчается какъ бы только для игры словъ и аллитераціи, составляющихъ основание чувашскаго стихосложения и замъняющихъ риому, какъ наприм. въ рекрутской пъсни:

«Хвэль—витрэ хйрь корнать,

«Эбирь илэс хирь сява;

«Сьулдыр-витрэ сьол корнать,

«Эбирь каяс сьол сява;

«Ойых--витрэ ой корнать, принадинов выстав

«Эбирь вурзяс ой сява. «Сквозь сіяніе солнца видна д'явица, ту д'явицу взять (за себя) намъ: сквозь мерцаніе зв'яздъ видна дорога, той дорогой намъ идти; сквозь свътъ луны видивется поле, на томъ полѣ воевать намъ».

— Названіе луны съ притяжательною приставкою (суффиксомъ) 1-го лица ым, въ формъ ойыгым, у Чувашъ вовсе не употребляется ни въ особенно уважительномъ ни въ ласкательномъ смыслъ; тогда какъ у Турокъ и Татаръ айым-луна моя, имбетъ значеніе: красавица, госпожа, дама или д'вища благородная, а въ Туркестанъ это быль титулъ матери царствовавшаго хана 53). У Татаръ же одинъ изъ любимыхъ припъвовъ къ пъснямъ:

пъвовъ къ пъснямъ:

«Эй айым синь (јаным) эй айым синь!

«Айым (да-гына) тоголь—коном синь!

«Кондя (укь) кургянь (эй) кешем синь!

«Комош (тя-геня) чаркя балым синь! «Луна моя ты душа моя), лупа моя ты! Не лупа моя (только)—солнышко мое (денекъ мой) ты! Днемъ (ежедневно) видимая (мною) особушка моя ты! Сребро-чароч-

ный (въ серебряной чаркъ) медокъ мой ты!»— По нашему мнънію, Чуваши обращають на луну вниманіе, какъ и на созв'єздія, только съ практической стороны, т. е. насколько она можетъ служить къ опредъленію благовременности тъхъ или другихъ занятій ихъ быта, исполненія религіозныхъ обрядовъ и т. п. 54). Ме-

<sup>53</sup>) Словарь Будагова, т. I, стр. 208.

<sup>54)</sup> Время для исполненія религіозныхъ обрядовъ назначалось по лунь и у Черемись, какъ это видно изъ выниски о жертвоприношении Черемись Уржумскаго увзда въ 1828 году (въ чемъ участвовало до 3000 человъкъ.)

жду тёмъ у Сбоева луна занимаеть 11-е мёсто въ числе небесных в добрых в боговъ подъ именемъ  $Oux_5$ -Topa съ женою и дътьми  $^{55}$ .



### Звізды.

Звъзда по-чувашски Сьулдыр-тюркское, турецкое, татарское јулдуз (у казанскихъ Татаръ говорится также јондоз), киргизское јолдуз, алтайское јылдыс, якутское сулус, черемисское, очевидно-заимствованное чрезъ Чувашъ, дуговое шудур, горное шудэр, шыдыр.

На другихъ языкахъ звъзда: по-финско-куоніоски-теэти, мордовски-теще, вогульски-соут, вотянки-кизили.

зырянски-кодзюл, пермяцки-кедижил.

Звъзды у Чувашъ не имъютъ особаго божества, завъдующаго ими, какъ у Черемисъ Шыдыр-хан-владыка звъздъ, который наблюдаеть за ихъ теченіемъ и перестанавливаетъ ихъ. Звъздами, по мнънію Чувашъ, управляеть самъ Сьўльди-Тора властитель надзвізднаго міра. Впрочемъ это мивніе не подтверждаеть производства предиката Сьўльди отъ сьулдыр, которое д'влаеть Сбоевь, выводя изъ него заключение, что название «Сьульди-Тора есть буквальный переводъ еврейскаго Ісгова Цебаоть, или по чтенію LXX Саваоов, богъ зв'єздъ» 56): сьўльди просто значитъ: верхній, вышній.

По астрологическимъ повърьямъ Чувашъ, появленіе туманных звъздъ означаетъ рождение людей, коимъ суж-дено провести жизнь въ бъдности или несчастно; свътлыя звъзды объщають новорожденнымь богатство или счастіе, а самыя яркія-относятся къ рожденію царей, великихъ или необыкновенныхъ людей. Степенью яркости падающихъ

Трое крещенных в Черемись «видёли сны, которые будто бы ихъ обязывали къ богомоленію по обряду прежней ихъ въры... День празднества назначилъ сновидъцъ Токметевь, считая оть для праздника Покрова чрезо дви луны и по нарождении третьей чрезъ нед'влю» и пр. «Картины и по нарожоении третьей пред пред пред пред свъта», альманахъ 1837 г., ч. 2, стр. 294.

55) «Замътки о Чувашахъ», сгр. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Тамъ же. стр. 102.

звъздъ также опредъляется смерть людей бъдныхъ, богатыхъ и великихъ.

Мы не имъли случая лично, чрезъ распросы Чувашъ въ виду звъзднаго неба, собрать подробныя свъдънія о названіи по-чувански и о значеніи, по понятіямъ Чувашъ, главныхъ звъздъ и созвъздій. По этому, для имъющихъ къ тому возможность, представляемъ здъсь только то, что есть по этой части подъ руками.

Такъ, прежде всего неизвъстно, какъ Чуваши называютъ Полярную звъзду, которая образуетъ конецъ хвоста Малой медельдицы, неподвижна и находится на съверномъ полюсь неба. По-татарски она зовется тимер-казык, у Киргизъ-темір-казык «жельзный коль». У посльднихъ двъ звъзды въ Малой медвъдицъ, самыя дальнія отъ полярной, называются бъло-сърая и голубо-сърая лошади, между ними и полярной звъздой три звъздочки-веревка, на которой эти лошади-звъзды привязаны: Большая медвыдина, состоящая изъ семи большихъ звъзлъ (изъ которыхъ 4, вмъсть лежащія, составляють какъ бы туловище, а 3-хвость), называется (у Киргизь) семь воровь, которые обращаются за лошальми 57). В примент довыма от в

Большая медендица по-татапски Джидлань јулдуз 58), по-чуващски Сычче сыулдыр «семь звъздъ», у Якуть-Аргас-сулус (аргас затылокъ, плечеван сторона); по ней

они раздаляють ночное время 59).

Млечный путь-самое большое изь туманныхъ пятенъ бъловатымъ сіяніемъ, какъ поясомъ, охватывающее звъзди содержащее въ себъ около 18 милліоновъ мелкихъ звъздъ 60). Въ Чувашско-русскомъ словаръ 1836 г.

<sup>58</sup>) Словарь Будагова, т. I, стр. 433.

59) «Повздка въ Якутскъ» Н. Щукина, стр. 287.

<sup>57) «</sup>Матеріалы къ изуч. киргиз. нарѣчія» Н. И. Ильминскаго, стр. 139; Словарь Будагова, т. 2, стр. 363.

<sup>60)</sup> Русское название Млечнаго пути взято изъ извъстнаго греческаго мина, по которому: богъ Сатурнъ (Кронъ) пожираль дътей, раждаемых женою его Реей; родивъ Юнитера (Зевса) и скрытно отъ мужа отдавъ его на воспитаніе, опа сказала Сатурну, что родила камень, который завернувъ въ кожу и напитавъ своимъ молокомо бросила съ неба на землю: онь-то при своемъ полетъ и оставиль молочный сльдь-Млечный путь.

онъ названъ ўлыярь 61); но это совершенно невърно, какъ увидимъ ниже. Млечный путь по-чувашски называется Каик-хор-сьоле дорога дикихъ гусей (въ нъкоторыхъ мъстностяхъ, какъ напр. въ чебоксар. и ядрин, уъздахъ—хор каик сьоле), что вполнъ сходно съ татарскимъ названіемъ Кіик-каз-јулы 62). По Брему («Жизнъ животныхъ»), перелетныя птицы, во время отлета, летятъ, обыкновенно, съ съверо-востока на юго-западъ, водяныя же иногда нъсколько уклоняются по теченію ръкъ на югъ, что соотвътствуетъ направленію Млечнаго пути. По-арабски Млечный путь—Ходжилар јулы,—муджерре—дорога пиллигримовъ, богомольцевъ, путешествующихъ въ Мекку на поклоненіе,—дервишей 63); по-турецки—Саман огрысы—64) воръ соломы.

Плеяды—группа изъ шести зв'єздъ въ созв'єздіи Тельца по-чувашски ўлыярь, по-турецки—олыярь, по-киргизски—ўргяр 65). У Якуть—по словамъ Щукина—«Плеяды называются Ургяль; по нимъ предсказывають о наступленіи весны ранней или поздней» 66); по Бетлингу: ўргаль 67). Въ некоторыхъ местностяхъ Чуваши называють Плеяды

ала сьулдыр-ръшето-звъзды.

Вепера—планета—утренияя звъзда по чувашски Шорым -бось сьулдыры т. е. звъзда утренней зари. На другихъ языкахъ: по-джагатайски— Чолпан, по-якутски— Чолбон или Чолбон сулус, по-алтайски— Чолмон, Чолбон, по-кир-гизски—Шулпан, по-монгольски— Цолман. Эта планета называется Зўхрэ и представляется персидскими поэтами небеснымъ музыкантомъ 68).

Вечерияя звъзда у Чувашъ-Хвэль-анысь-синьчи сьулдыр

т. е. звъзда на закатъ солнца, или западная.

62) Махмудова, практ. руков. къ изуч. татар. языка

стр. 7; Словарь Будагова, т. 2, стр. 381.

63) Словарь Будагова, т. І, стр. 510.

64) Тамъ же, т. I, стр. 703.

65) Тамъ же. т. 1, стр. 154.

66) «Повздка въ Якутскъ», стр, 287.

67) Якутско-нъмец. Словарь, стр. 50.

68) Словарь Будагова, т. 1, стр. 499, 609; Словарь Бет-линга стр. 121; Алтайско-русскій Словарь стр. 292.

<sup>61)</sup> Чувашско-русскій Словарь 1836 г., стр. 96: «јульияръ млечный звёздный путь».

Наконецъ одно изъ созвѣздій у Чувашъ носитъ названіе Квенде-сьулдыр «коромысло-звѣзда» (коромысло у казанскихъ Татаръ кузпда, у тобольскихъ--куянта). Это— по нашему мнѣнію—долженъ быть Оріонъ—одно изъ прекраснѣйшихъ созвѣздій (названное по имени сильнаго и могучаго охотника древнихъ временъ), чрезъ поясъ котораго проходитъ небесный экваторъ: созвѣздіе составляютъ: три яркія, плотно лежащія одна къ другой, звѣзды—поясъ, надъ ними двѣ другія яркія звѣзды и одна правѣе, ниже пояса; чрезъ лѣвую верхнюю звѣзду Оріона проходитъ Млечный путь.

Тох косы для об орган прине положения и продоставления орган продоставления орган принента положения по положения по выпользать положения по выпользать по вы выпользать по выпользать по выпользать по выпользать по вы выпользать по вы вы вы вы вы вы вы вы выпользать по вы вы вы вы вы вы вы вы вы чения са опъ ни от пого добиться не могът. E Guchallet come de de server такъ и у Черемись (у послъднихъ-Смея) говорится въ ченів русскаго «Господи, благослови» и есть арабское бием-иллях «во имя Бога». Вийсто Э бисьмалла употребляются также: пилле!—сокращенцое письизьеля! и пибажиль, бажилин-благословеніе), у крешеныхъ изъ Татаръ Чуващъ-пашль оу. Стопин (Сайпи)-иня поворож теннаго, которое значить «отъ соразватый». Въ статье объяснено, что въ осмействахъ, гдъ дъти не живутъ, саушка только-что рожденнаго младенца заверцувь въ трянки, выносить на улену: поджидающій во дворт йоман береть диги и внесл BE ESOY, TORODUES, TO OUR HAMMETS ARTH STO BE COPYсейть синьчэ топрым: дитя выкупають у номен и затьмъ называють его Сефиии: У Чуванть, какъ и у другихъ внороддевъ, впогда, въ особенноста же когда тъти не жи-BYTE, CEPTE BMEHR, Hapbuleware upn upchienia, galores вмена, завиствованима взъ своего язика применительно къ обстоятельствамъ рожденія, по начваніямъ животныхъ:

(\*) Присланной изъ села Бъловоджскаго, чебоисарсиаго

вдайт

### 15. «АЖА БАТМАН КАРЧЫК КИЛЬНЕ».

(Матеріалы къ объясненію чувашскихъ молитвословій и наговоровъ)

Въ Казанскихъ Губернскихъ Въдомостяхъ 1874 г. № 28, въ статьъ «Чувашскія баушки-повитухи», (\*) находится слъдующій наговоръ, который произносить йомзя, окуривая новорожденнаго младенца: «Е бисьмэллэ! Сяк Сьўпнирэнь тох кось, хора кось, хумур кось, чагыр кось, квак кось, шора кось, сымись кось! Тох кось! Ажа батман карчык кильне Адыл орла, тинис орла, ой орла, вурман орла. Вйрэдень, сорадын; тох кось!» При этомъ текстъ номъщенъ переводъ, который, по нашему мнѣнію, требуетъ исправленія; а фраза «Ажа батман карчык кильне» оставлена безъ перевода и авторъ оговорился, что «объясненія значенія ея онъ ни отъ кого добиться не могъ».

Е бисьмэлле! сокращенно Смэллэ! какъ у Чувашъ, такъ и у Черемисъ (у послѣднихъ—Смля!) говорится въ началѣ молитвословій и нѣкоторыхъ наговоровъ въ значеніи русскаго «Господи, благослови!» и есть арабское бисм-иллях «во имя Бога». Вмѣсто Э бисьмэллэ употребляются также: пилле!—сокращенное письмэллэ! и пачиль ду!—собственно «благослови!» (арабско-татарское бахиль, бахилик—благословеніе), у крещеныхъ изъ Татаръ

Чувашъ-пэшль ду.

Сюппи (Сьўппи)—имя новорожденнаго, которое значить «оть сора взятый». Въ стать объяснено, что въ семействахъ, гдъ дъти не живутъ, (аушка только-что рожденнаго младенца завернувъ въ тряпки, выноситъ на улицу; поджидающій во двор вомзя берегь дитя и, внеся въ избу, говоритъ, что онъ нашель дитя это въ соруступь синьиэ топрым; дитя выкупаютъ у йомзи и затъмъ называють его Съўппи. У Чувашъ, какъ и у другихъ инородцевъ, иногда, въ особенности же когда дъти не живутъ, сверхъ имени, наръкаемаго при крещеніи, даются вы обстоятельствамъ рожденія, по названіямъ животныхъ:

<sup>(\*)</sup> Присланной изъ села Бъловолжскаго, чебоксарскаго уъвда.

Обась, Олай, или деревьевъ Йоман и т. н. 1). Но если обратить вниманіе на порядокъ исполненія не-затъйливаго съ перваго взгляда обряда, о которомъ теперь идетъ р $\S$ чь, и, вникнувъ въ смыслъ даваемаго ребенку имени (Cь $\S$ )nпu), сд $\S$ лать одно сопоставленіе; то нельзя будеть признать лишеннымъ основанія то наше предположение, что происхождение этаго чувашскаго обряда должно восходить ко временамъ глубокой древности и что основание его зачиствовано Чуващами изъ библейскаго сказанія объ обстоятельствахъ дивнаго спасенія отъ неминуемой гибели младенца Моисен (пророка). Какъ тамъ Моисей, обръченный повельніемъ Фараона, вмъсть со всёми новорожденными еврейскими дётьми мужескаго пола, на смерть, быль тайно вынесень изъ дому на ръку и. посл'в находки его на вод'в царевною, возвращенъ родной матери на воспитание съ именемъ «отъ воды взятый»; такъ и здъсь у Чувашъ, въ виду смерти прежде-рожденныхъ дътей, ненадежный къ жизии младенецъ тайно выносится на соръ и нашедшимъ его тамъ йомзею возвращается на соръ и нашедшимъ его тамъ иомзею воз-вращается матери съ именемъ «отъ сору взятый». Цо-купка младенца у йомзи—здѣсь ничто иное, какъ воз-награжденіе послѣдняго за участіе въ исполненіи обряда. Примѣненіе же Чувашами библейскаго сказанія о Мои-сеѣ къ своему обряду произошло не иначе, какъ по заимствованію этаго сказанія чрезъ Хазаръ, которымъ, какъ мы уже говорили прежде, Чуващи (или Буртасы) нъкогда были подчинены и кааны которыхъ, а можетъ быть, и чувашскіе вожди народа (ял-бозе) сл'ядовали закону Моисееву 2). оприменя выправникой киненский ситем.

<sup>1)</sup> Тоже видимъ и у Киргизъ; у нихъ даются имена: по мѣсту рожденія, дню рожденія и т. п., даютъ имена предзнаменовательныя: баіболсун, турсын; если напр. дѣти все умираютъ, то затѣмъ родившемуся даютъ имя ізбасар, толеб и пр. Матеріалы къ изученію киргизскаго нарѣчія Н. И. Ильминскаго, стр. 41.

нарвчія Н. И. Ильминскаго, стр. 41.

2) Чувашскія заимствованія изъ еврейскаго быта наиболье замьтны: въ обычав привытствовать хозяевь только
при входь въ домъ (см. 7-й отрывокъ изъ Словаря), въ
названіи Пятидесятницы праздникомъ листьевъ (см. въ
8-мъ отрывкь: Сьу-ойыхь, Сьўльче-праздникь), въ назва-

Сяк Сыўппирэнь тох кось значить не то что «отъ этаго Сюнии отойди глазъ», а просто: «выдь глазъ изъ этаго (младенца) Сюппи» (предполагая, конечно, что дъти умирають сглазу), равно какъ и последнее тох кось значить не «уйди» а только «выдь глазъ». Затъмъ слова: Адылорла и пр. не относятся ко второму тох кось и потому нельзя переводить: «Отойди глазъ за Волгу, за море, за поле, ва лѣсъ». Если бы глазъ отсылался куда-нибудь вдаль, то было бы сказано не просто: тох, а-непремънно: тохса-кай-вышедши-удались туда-то. Такъ напр. въ «Вопкын-чуклени» -- моленьи для отвращения повальныхъ бользней 3), говорится—какъ намъ помнится—такъ: Ялды чирэ тазатса тохса-кайыр; тватта кудеслэ сындалык, сьта савынны, кайыр, пирень ялда ан-борныр-«Очистивъ деревенскую болъзнь (деревню отъ болъзни), удалитесь, ступайте на всв четыре стороны свъта, куда угодно (гдъ понравилось, а) въ нашей деревни не пребывайте». Такъ же употреблены и въ обоихъ, ниже приведенныхъ, наговорахъ слова тохса-кайдыр-да удалитсявъ отношении бользни и просто техтыр-да выйдетъвъ отношении глаза. Адыл-орла и пр. относится, какъ увидимъ ниже, къ словамъ: карчык кильне.

Слово хумыр кось хотя переведено правильно: «карій глазъ»; но объ немъ надобно замътить также, что «арабское хамар, киргизское хумар значить тяжесть вь головь посль опьяненія, похмылье, что относится также и къ глазамъ, выражающимъ это качество, масляные глаза» 4).

Ажа, прежде производства отъ чувашскаго корня, требуетъ объясненія сравнительнаго. По-киргизски ас—перейти чрезъ гору 5). По-алтайски аш переходить чрезъ возвышеніе, подниматься выше чего-нибудь, ажыр перевести

ніи старшаго брата господиномо (см. въ приложеніяхъ къ Словарю «Названія родственных в отношеній у Чувашь» № 9: пичче), въ названіи субботияго дня Шумат, что, по изм'вненію звуковъ ш въ с и м въ б, есть буквально — Субот, который у Чувашъ, до подчиненія ихъ маго-метанамъ, могъ быть недъльнымъ днемъ и проч.

<sup>3)</sup> Въ статъв В. К. Магнитскаго, о которой въ предъ-

идущихъ отрывкахъ дважды было упомянуто. 

4) Словарь турецко-татар. наръчій Л. Будагова, т. 1, стр. 537.

5) Матер. къ изуч. кирг. нар. Н. И. Ильминскаго, стр. 46.

чрезъ возвышенность; ажыра чрезъ всявышенность (отъ аш, слитное дъепричастие причинительнаго вида), а кечіре (отъ кеч) — чрезъ ровное мъсто или чрезъ ръку 6). По-турецки ажуры за, но ту сторону; таг-ажуры по ту сторону горы 7). По-киргизски и башкирски аша чрезъ, сверхъ: тауданаша чрезъ горы 8). Въ татарской исторической пъсни 9) говорится: «Тублар атышадыр Итиль-аша»—Пушки перестръливаются черезъ Волгу, разумфется, не по водъ, а чрезъ поверхность воды. - Изъ чувашскихъ глаголовъ аш и кась, первый значить также: переходить чрезъ верхъ чего-нибудь; отъ него понудительная форма аштар-заставить идти поверхъ чего: ажым аштарас обминать яровое лошальми, вм'всто молотьбы, гоняя ихъ по снонамъ, наставленнымъ плотно одинъ къ другому колосьями вверхъ <sup>10</sup>), а второй—кась—значить переправляться чрезъ ровное мъсто или по водъ (татар. кич, алтай. кеч, киргиз. кез, якутск. кас); отъ него понудительная форма казяр переводить, прощать, оставлять (татар. кичерь, адтай. кечир, якутск. касард, черемис. касарэм); последнія два значенія казяр соотв'єтствують арабскому глаголу возвращаться, который, говоря о Богь, значить прощать, а говоря о гръшнихъ-раскаяваться. Итакъ ажа есть дъепричастие отъ аш и употребляется въ молитвословіяхъ —въ той же формъ, какъ сыпрлага-хор, сыпрлага бар, при словъ казяр: ажа-казяр, ажа-казярыр буквально: переходя-переведи, прости, переходя-простите, въ смыслъ русскаго: снисходя-прости, прости изъ снисхожденія. Въ этомъ же смыслѣ и Татары въ разговорѣ употребляютъ фразу: «Артык сўзіл Алла аша-кичерсень»—лишнее слово прости, Боже!—Въ разбираемой фразъ слово ажа, очевидно, находится въ такомъ же отношении (какъ ажа-

казар) къ слову кильие: ажа-кильие—переходя пришла.
Карчык—старуха—является въ этомъ наговоръ бла-годътельною феей, прибытіемъ которой наговорщики стращають и стараются изгнать зловредный глазь изъдитя-

<sup>6)</sup> Алтайскій Словарь, стр. 154, 76 и Грамматика, стр. 70, 180. Чеден ажыра калыды перескочиль чрезъ городьбу.

7) Словарь Будагова, т. 1, стр. 52.

8) Тамъ же, т. 1, стр. 49.

9) Приведенной въ 9-мъ отрывкѣ изъ Словаря.

10) См. 20-ю сноску въ 8-мъ отрывкѣ изъ Словаря.

ти, или, какъ увидимъ ниже, вообще-болъзнь изъ па-

Патман съ перваго взгляда представляется ни чѣмъ инымъ, какъ извѣстною мѣрою вѣса 11). Но, имѣя въ виду контекстъ въ словахъ ажа, Адыл-орла, типис-орла и пр., стоитъ только припомнить, что въ чувашскомъ нарѣчіи не рѣдко употребляются тюркскія слова безъ требуемаго извѣстными правилами измѣненія звуковъ 12), чтобы признать въ словѣ патман турецко-татарско-киргизскій корень бат, алтайскій пат—погрузиться, вязнуть, тонуть, погибать, пропадать,—оставшійся въ данномъ случаѣ безъ измѣненія въ чувашскій пот (подас). Поэтому патман (вм. потман) есть отрицательное причастіе настояще-прошедшаго времени и значитъ: неутопающій, непогибающій, остающійся цѣлымъ, невредимымъ.

Следовательно, полный переводъ разбираемаго наговора долженъ быть такой: «Во имя Бога! Изъ этаго (мла«денца) Сюппи выдь глазъ, черный глазъ, карій (масля«ный) глазъ, косой глазъ, голубой глазъ, бёлый глазъ,
«зеленый глазъ! Выдь, глазъ! Переходя черезъ Волгу,
«черезъ море, черезъ поле, черезъ лёсъ неутопающая
«старуха пришла. Дую, плюю; выдь, глазъ!» т. е. «Невре«димо (безпрепятственно) переносящаяся черезъ рёки и

«моря, черезъ поля и лѣса старуха пришла».

Эта благодътельная старуха-фен у крещеных изъ Татарь Чувашь (тетюшскаго и цивильскаго увздовь) является въ сказкв подъ именемъ «ййше батман карчык» и, очевидно, заимствована ими отъ сосведнихъ Чувашъ вместв съ кереметями, йырыхами, торями и йомзями <sup>13</sup>) и съ такимъ же смягченіемъ звуковъ слова ажа въ дйше, какъ смягчаютъ тамошніе Чуваши татарскіе звуки въ словахъ сэгэть, рэхмэть, пэгиль—вмъсто сагат часъ, рахмат благодарность, бахиль благословеніе.

<sup>11)</sup> Персидско-джагатай. батман—4 пудовика; турецкій батман обыкновенный равенъ 6-ти окамъ или 18 фунтамъ. Словарь Будагова, т. 1, стр. 231.

<sup>12)</sup> Какъ напр. кыш—зима (вм. хиль) въ названіи Кыжарии-кон, Хошпу (вм. кось-хоржи пуяве), Масмак (башбаг, вм. пось-пуяве) и т. п. См. въ 10-мъ отрывкъ изъ Словаря.

<sup>13)</sup> См. въ 1 отрывкѣ изъ Словаря.

Въ видъ варіанта и въ подтвержденіе нѣкоторыхъ изъ нашихъ положеній, приводимъ здісь наговорь, употребляемый у Чувашъ юго-западной части тетюшскаго увзда иля излеченія головной боли. Йомзя береть ковшъ воды, посыпаеть ее солью, бросаеть въ нее уголь и, мъщая ее кочелыкомъ. говоритъ: «Е бисьмэллэ! Тор' сьырлахтыр! Тор ран сыырдых полдыр, эдэмрэнь сыпьлех нолдыр! Йыванын порнас коне-сьоле болзассын, таза шыв'бэк тазалза, Тор' шыв'бэк турылза, йогым шыв бэк тохса кайдыр; ўтьрэнь ўдэ, шум'ран шумма, сыпран сыппа, пось тубиньчэнь кирьзэ, ори туппиньчэнь тохса кайдыр. Ылтын 14) карда (3) ыжыньчэ, ылтын-йоба (3) туррыньчэ, ылтын-турылькэ (3) синьчэ, ылтын-кажык (2) ылтын-кажыкпа сьизэ тохса кайдыр. Фу, фу! Тьфу, тьфу! Энь вйрьмэстен, энь сормастын: Адыл йылымыньчэнь 15), Сур' йылымыньчэнь ажа батман карчык кильне, сяв' вйрэть, сяв' сорать: сяк' вирнебэ, сяк сорныбэ сыпь полдыр, тэк вйрьмэллэ ан-болдыр!» «Во имя Бога! Да помилуеть Богь! Да будеть отъ Бога помилованье, да будеть отъ человъка облегченье. Если Ивану суждено продолжать существованіе, то, очистившись какъ чистая вода, устоявшись какъ святая вода, подобно ключевой водъ, вышедши да уйдеть (изъ него бользнь). Вошедши (проникнувъ) изъ плоти въ плоть, изъ кости въ кость, изъ сгиба въ сгибъ (сочлененіе), съ верхушки головы изъ подошвъ ногъ вышедши да уйдеть (бользнь). Въ золотой оградь, на вершинъ золотаго столба, на золотой тарелкъ, золотою ложкой повыши да удалится (бользнь). Фу, фу! тьфу, тьфу! Я не дую, я не плюю: изъ Волжскихъ лѣсовъ, изъ Сурскихъ лъсовъ безпрепятственно-невредимо переносящаяся старуха пришла, она дуетъ, она плюетъ: отъ этаго дуновенья, отъ этаго плеванья да будетъ облегченье, да не будетъ надобности во всегдашнемъ дуновеньи (въ леченьи)». — Послъ этаго наговора йомзя приказываеть больному выпить наговоренную воду.

<sup>14)</sup> Здёсь выговаривается ылтын вмёсто ылдым золотой.
15) Йылым, въ нёкоторыхъ мёстностяхъ илым, лёсъ, сосновый боръ (алтай. јыш густой лёсъ, червь; татар. киргиз. јыш густой)

Этогь (второй) наговорь въ некоторыхъ местахъ, очевидно, теменъ и можетъ быть вполнъ разъясненъ только посредствомъ варіантовъ. Но имъ въ нъкоторой степени разъясняет: я темное м'есто перваго наговора относитель-

но прибытія старухи.

Старуха эта, по своему значенію, должна принадлежать къ числу добрыхъ земныхъ божествъ, но въ списк'в чуванискихъ боговъ ен натъ. Любопытно было бы допытать ся, не существуеть ли она по другимъ наговорамъ подъ какимъ нибудь именемъ и не имъетъ ли она какого либо отношенія къ якутской Айсыть (Ајысыт)—женъ угодника или ходатая Жесюгай-Тојон'а, имя которой, у Щу-кина <sup>16</sup>), переводится словомъ «подательница». Въ описанія обряда «Виль-таврані» ") одно м'єсто указываетъ, хотя и не вполн'є опред'єленно, на участіє

въ жертвоприношении киреметямъ, имфющемъ характеръ ваклинанія, какой-то «мастерицы», которую, по необыкновенному способу прибытія ея на місто совершенія обряда, можно признать за ту же самую Ажа батман карчык благод втельную старуху-фею. Тамъ, между прочимъ, говорится, что «совершительница обряда, во время жертвоприношенія киреметямъ, оговаривается такъ: Сяг уста кильне сягында виль турьлэтьмэ сиччь тинис эрла хыйырдан киберь туза, пыгырдан, ылдымран, йисрэнь—Эта «мастерица» пришла сюда для совершенія обряда (виль) чрезъ семь морей сдълавни мосты изъ неску, изъ красной мъди, изъ золота, изъ желтой мъди (тумпака)», т. е. ссылается на «мастерицу» въ томъ же родъ, какъ на старуху-фею: «не я дую, не я плюю».

Въ заключение сообщаемъ только что доставленный намъ изъ той же мъстности (изъ юго-западной части тетюшскаго убзда) наговоръ, записанный со словъ настоящаго йомзи. Въ этомъ наговоръ, кромъ того, что ръчь о прибытіи благод втельной старухи изложена въ томъ же самомъ видъ, какъ и во второмъ наговоръ, заключаются варіанты обоихъ прежнихъ наговоровъ и другія нелишенныя интереса особенности. «Е Тор' сыырлах! Тор'ран сыпьлех патшаран

<sup>16) «</sup>Повздка въ Якутскъ», стр. 276.

10) Записаннаго аликовскаго двух-класснаго училища учителемъ-чувашиномъ Григорьемъ Филипповымъ.

ырлых полдыр! Тораба иатшаран ырлых ползас-

сын сыпь полдыр!
«Магарын порнас коне-сьоле болзан, виллічирьри пиллэдер, чуге-килли сыырлахтыр. Кильди силе, толды спле, Вырыс силли, Тодар силли, Чуваш силли, сьўрьлэ сьўрэнь, хирись полан силе тохса кайдыр!-ватовы в тивогоотало ва обаны-човтовы

«Чечень (сезень) хирьдэ ылтын йоба ылтын йоба (3) туррыньчэ ылтын кайык (2) ылтын кайыга хузян сыын силли ўгэть; сявын-чохнэ Магара силе ўкьтерь. Хора сыснана хузян хаяр ўгэть, сявын-

чохнэ Магара хаяр ўкьтерь.

- Кась тивринь кась тохтыр, ирь тивринь ирь тохтыр; кон тавырнать тавырндыр, сьурь тавырнать тавыридыр, сэгэть тавырнать тавыридыр; тутрэ болза саландыр, тудум полза тохса кайдыр Магар-зиньчэнь.

агар-зиньчэнь. «Энь вйрьмэстен, энь сормастын: Адыл йылымыньчэнь, Сур' йылымыньчэнь ажа батман карчык кильне, сяв' вйрэть, сяв' сорать. «Хора вурман епле шовлать, сявын-бэк шовла-

за тохса кайдыр Магар-зиньчэнь. Пугу епле по-гынза саланать, сявын-бэк саланза тохса кайдыр Магар-зиньчень. Кась тивринь. (повтор лется прежиее).

«Таза шыв'-бэк тазалза, туры шыв'-бэк турылза, йогым шыв'-бэк йохса тохса кайдыр Магар-

зиньчэнь.

«Хозандан анны кумуль йоба, кумуль йоба (3)-зиньчэ кумуль чашка, оргамахь-синэ хузян йинэрьнэ хорза, йивэньнэ тыгындарза утланза та-вырнать; сявын-чохнэ кось тивьдерь Магара. «Квак кось, сымись кось, чагыр кось, хумыр кось, хора кось, Вырыс козе, Тодар козе,

Чуваш козе тохтыр!

«Сьитьмиль-дэ-сичче тусьлэ чильге, прехь чильгемьбэ сынь полдыр! Энь вирьмэстен... (повторяется прежнее).

«Тор'ран ырлых кудэдень: сынь полдыр!
«Хора сьугана хузян кось угэть, сявын-чохнэ
Магар-зинэ кось укьтерь.
«Шыв' хаярь, тум хаярь, канкын хаярь, т'ра

хаярь, виле хаярь тохса кайдыр. Кась тивринь...

(повторяется прежиее).

«Воже помилуй! Да будеть отъ Бога облегченіе, отъ царя благодъяніе! Когда отъ Бога и отъ царя будеть благодъяніе, да будеть облегченіе <sup>17</sup>).

«Если Макару суждено продолжать существованіе, то мертвое-живое да благословить, жертва-молитва да помилуетъ. Домашній гиввъ (ильвъ и згоба здесь означають: порча, напускъ бользни по сердиамо), внышній гнывь, гнъвъ Русскаго, гнъвъ Татарина, гнъвъ Чуващина, ночной и встръчный 18) гнъвъ да удалится!

«Въ чистомъ 19) полѣ—золотой столбъ, на вершинѣ зо-лотаго столба—золотая птица, когда золотую птицу постигнеть гиввъ человъка, тогда и Макара да постигнеть

17) Въроятно и этотъ наговоръ, подобно обоимъ прежнимъ, начинается словомъ; *Е бисьмэллэ!* и о царскомъ благодъяніи едва ли въ немъ упоминается. Повидимому, йомзя сочинилъ здъсь варіантъ подъ вліяніемъ того опасенія, чтобы воспитанники учительской семинаріи (изъчуващъ), которымъ онъ, послѣ многихъ отказовъ, рѣшился наконець передать этотъ наговоръ, не подвергли его какой нибудь отвътственности; а таковое опасеніе онъ

не разъ имъ высказывалъ.

18) Съўрэнь и полан—сокращенныя причастія прошедшаго времени съўрэгэнь и полаган, употребляемыя въ чувашскомъ наръчіи вмъсто настоящаго, какъ авдан пътухъ сокращ. изъ авдаган поющій (см. 9-й отрывокъ изъ Словаря), или какъ сокращ. изъ тыдаган держащій тыдан содержатель. Послъднее слово у Чувашъ употреб-ляется и въ разговорномъ языкъ (пазар тыдан, хобах тыдан содержатель базара,—кабака) и въ молитвосло-віяхъ: тыдан амак—постигшій, овладъвшій гнеть-бользнь (въ тетюшскомъ увзяв тыдан амак сократилось даже въ тыд'амак), чильберь тыдан-держатель повода. Это же тыдан, какъ извъстно изъ частной переписки, встръчается въ древнихъ хазарскихъ грамотахъ въ отношения каановъ въ смыслъ: владътель, самодержецъ.

19) Слово чечень на другомъ концѣ той же деревни вы-говаривается сезень. Это, относясь къ 46-й сноскѣ 14-го отрывка, подтверждаеть объясненную нами тожествен-

ность словъ туньчи и туньзи.

гивы. Когда черную свинью постигнеть злоба, тогда и

Макара злоба да постигнетъ.

«Если вечеромъ приключилось, то вечеромъ пусть и выйдетъ, если утромъ, то утромъ пусть и выйдетъ; (если, въ случаѣ, прошедшій) день воротится, (то тогда) пусть воротится (бользнь), ночь воротится—пусть воротится; часъ воротится—пусть воротится; обратясь во мглу да раз-съется, обратясь въ дымъ да удалится изъ Макара (болезнь).

«Я не дую, я не плюю: изъ Волжскихъ льсовъ, изъ Сурскихъ лѣсовъ безпрепятственно-невредимо перенося-

щаяся старуха пришла, она дуеть, она плюеть.
«Какъ шумитъ черный лъсъ, съ такимъ же шумомъ да удалится изъ Макара (бользнь). Какъ собраніе собрав-шись разсъевается, такъ же разсъявшись да удалится изъ Макара (болфань). Если вечеромъ приключилось... /повтореніе).

«Очистившись какъ чистая вода, устоявшись какъ устоявшаяся вода, подобно ключевой водъ утекши да уда-

лится изъ Макара (бользнь).

«Изъ Казани прибывшій 20) серебряный столбъ, на серебряномъ столов серебряная чашка, когда на своего коня (аргамака) положивши съдло, надъвши узду, съвши верхомъ, возвратится (въ Казань если, то) тогда пусть постигнеть Макара глазъ.

«Голубой глазъ, зеленый глазъ, косой глазъ, карій глазъ, черный глазъ, глазъ Русскаго, глазъ Татарина,

глазъ Чуващина да выйдетъ!

«Семьдесять семь (хотя) языковь <sup>21</sup>), (но) оть одного моего языка да будеть облегченіе! Я не дую... (повтореніе).

«Отъ Бога ожидаю благодъянія: да будетъ облегченіе! «Когда чернаго ворона постигнеть глазъ, тогда и Макара пусть постигнеть глазь.
«Злоба отъ воды,—отъ измороси,—отъ (западни) ло-

кибеба пусреми, съдсоба пусре

<sup>20)</sup> Апны собственно: сошедшій, такъ какъ тетюшскій увздъ ниже Казани по теченію Волги.

<sup>21)</sup> По мивнію Чувашь и Черемись, Богь опредвлиль, чтобы каждый народъ говориль особымъ языкомъ и исповъдывалъ особую въру, поэтому на землъ 77 языковъ и 77 въръ.

вушки,—отъ сѣти <sup>22</sup>),—отъ трупа (злоба) да удалится (изъ Макара). Если вечеромъ приключилось... (повтореніе)».

Наконецъ въ «Съпан-чильги»—наговорѣ противъ вереда, записанномъ тоже со словъ йомзи (въ ядринскомъ уѣздѣ) \*\*\*), исполнительница обряда, для приданія большаго авторитета своимъ дѣйствіямъ, вмѣсто старухи патман карчык, уноминаетъ, какъ о лицѣ невидимо дѣйствующемъ, о необыкновенномъ старикъ. Тамъ, въ самомъ началѣ наговора, йомзи ваявляетъ, что «Кумуль съусьлэ илттын шылла шор согалла старик Адыл-орла тинис орла кизэ сяк съпан чильгинэ вйрэть—Сребровласый, влатозубый, бѣлобородый старикъ, пришедши (сюда) черезъ Волгу, черезъ море, этотъ противу-вередный наговоръ совершаетъ».

шись разовевается, такъ же разовлящись да удалитея исъ Макара (бользив). Если вечеромъ приключилось... (по«Очетивнись какъ чистая вода, устоявнись какъ устоявшаяся вода, пособы вода, устоявнись какъ улится изъ Макара (бользив).
«Изъ Казани прибывний го серебряний столбь, на серебряномъ столбь серебряная чания, когда на своего
коня (аргамака) положнани съдло, надънии узлу, съвши
верхомъ, возвратится (въ Казань если, то) тегда нусть
постигнетъ Макара глазъ,

леніи 15-го отрывка, именно 18-го сего сентября.

<sup>22)</sup> Слово тра (тура) въ чувашскомъ разговорномъ языкъ уже не употребляется; турецко-джагатайское тора значить: сѣть рыболовная, сѣтка, силокъ; Словарь Буда-гова, т. І, стр. 387. Въ молитвенныхъ обращеніяхъ къ киреметямъ, въ обрядъ Виль-тавраш, между прочимъ упоминаются другіе способы порчи или напуска болѣзни. Тамъ говоритсн: «Мун киреметь, сырлах! Миньбэ пусресь опба сырлах! Сорбанба пусрези, съўрўк сыбадаба пусрези, кибебэ пусрези, сыўсыбэ пусрези, ут сыльнибэ пусрези—спиба сырлах! Главная киреметь, помилуй! Чѣмъ испортили тѣмъ же и номилуй! Если испортили сорбаномъ,—гнилыми лантями,—рубахой,—волосомъ,—лошадиной гривой—тѣмъ же и номилуй!».

## - см. вінецкодом детрондопром ріменовадо за вдоля від 16. СИБИРСКІЕ ШАМАНЫ И ЧУВАШСКІЕ ЙОМЗИ.

Религія, изв'єстная подъ именемъ черной выры, посл'є-дователями которой считаются почти вс'є инородцы вос-точнаго края Европейской Россіи, Сибири и даже жители острововъ Тихаго опеана, называется иначе шама-пизмомъ или шамаиствомъ. При сравнительномъ объясненіи чувашскихъ названій Бога и неба указано на главныя основанія ея. Шаманствомъ именуется она по названію жрецовъ ея у Тунгузовъ—шаман, которое собственно значить «призыватель или заклинатель духовъ». Шаманами могуть быть какъ мужчины, такъ и женщи-ны; они раздълются на старшихъ и младшихъ; послъдніе не болве какъ только ученики и помощники первыхъ. Исполняя жреческія обязанности, они вмёстё съ тёмь замённють врачей. Къ шаманскому поприщу по большей части приготовляются съ дётства, выказывая къ тому, такъ сказать, призвание разнаго рода бъснованьемъ, по-бъгами въ лъса, покушениемъ на самоубийство и т. п.; но ивкоторые изъ обыкновенныхъ людей обращаются въ но изкоторые изъ обыкновенныхъ людей обращаются вы шамановы уже въ зрѣломъ возрастѣ. Для отличія отъ простыхъ людей шаманы-мужчины не стригутъ волосъ, а расчесывають ихъ на двѣ стороны и заплетаютъ въ косы, но при шаманствѣ распускають ихъ по плечамъ. Во время исполненія обрядовъ они надъвають одежду особеннаго покроя, увъщанную разными побрякущками. Необходимую принадлежность в якутскихъ и алтайскихъ шамановь составляеть бубень, разрисованный разными изображеніями, къ которому простой пародъ питаеть болъе уважения и страха, чъмъ къ самому шаману, въря, что въ бубнъ живетъ духъ-хозяннъ его и что при совершеній обряда туда собираются духи, призывлемые шаманомъ; всв части бубна и разрисовка его имвють значеніе: пзготовленный бубень освящается особеннымъ обрядомъ; по смерти шамана бубенъ привышвается воздъ могилы его или съ почтеніемъ сохраняется въ юрть родственникаминф. (1. Стопары стр. 188; Гр. (1. никаминчетъ)

<sup>1)</sup> Алтайско-русскій Словарь, стр. 277, 278. У Якуть — по словамъ Щукина—при погребеній шамана кладется съ нимъ его платье, а подлів могилы вішають разодрам-

Не входя въ объяснение подробностей исполнения шаманами обрядовъ и имъя цълію указать на происхожденіе чувашскаго названія йомысь, йомзе, йомзя, скажемъ только, что въ настоящее время шаманы почти у всъхъ послъдователей черной въры утратили свое древнее жреческое значение и обратились въ ворожей и гадателей, которые есть у всъхъ народовъ. («Шамановъ имъютъ-говорить Щукинъ-и ламайские Буряты и крещеные Якуты и мы православные, только подъ названіемъ колдуна.

ворожен и проч.» 2). Тунгузскіе Манджуры слово шаман произносять саман. Между тымъ у Китайцевь шамен или шимен означаеть только служителя Будды. У Монголовъ призыватель и заклинатель духовъ называется бюге, у Самобдовъ-тарыб, у Остяковъ-*тадыб*, у Киргизъ-*зак* 3). Откуда взято последнее названіе—неизвестно, но у Киргизъ—остатокъ древнихъ шамановъ, потерявшихъ теперь значение жреческое и считающихся знахарями-баксы 4); это баксы есть монгольское бакшы-учитель; у Будагова баксы-«лекарь, шаманъ, ворожея, колдунъ, -преимущественно тъ киргизскіе лекаря, которые им'вотъ сношеніе съ духами или имъютъ власть надъ ними» 5).

или имъютъ власть надъ ними» °). У Алтайцевъ шаманъ—кам, шаманка—кам кадыт <sup>6</sup>). Слово кам тожественно съ чувашскимъ йомысь, йомзе, йомзя по изміненію тюркскаго ввука к въ чувашскій й 7); при чемъ чувашское окончание съ или зе, зя соот-

ный бубенъ. «Повздка въ Якутскъ», стр. 297. У бурятскихъ шамановъ роль бубна исполняють почтовые колокольчики. Бубенъ у Алтайцевъ—*тунур*, у Якуть—*дунур*, у Минусинскихъ Татаръ—*тур*; у Алтайцевъ—же иначе—
мал, см. Словарь Будагова, т. II, стр. 133.

2) «Повздка въ Якутскъ», стр. 156.

3) Всеобщее Землеописаніе, по плану Бланка, передъл. и дополн. Дистервегомъ, т. III, стр. 66.

•) «Матеріалы къ изуч. киргиз. нарѣчія» Н. И. Иль-

минскаго, стр. 87.

5) Сравн. Словарь турец. татар. нарвчій, т. І, стр. 234.

6) Алтайско-рус. Словарь, стр. 188; Грамматика Алтайскаго языка, стр. 206; Словарь Будагова. т. II, стр. 25.

7) Кан кровь-йон, кар снъгъ-йор, кал останься-йол, кын ножны-йан, См. «Замътки для ознаком. съ чуваш.

вътствуетъ татарскому и алтайскому чи, киргизскому ши и означаетъ лицо производящее и вообще занимающееся чъмъ нибудь (тимирьсь кузнецъ, кудусь пастухъ, сьульзе

или съўзя портной и т. п.). Ближе прочихъ названій шамана къ чувашскому йом-зя подходить якутское ойон или ојун, такъ какъ у Чувашъ якутскій начальный звукъ о иногда отбрасывается в). От-кинувь Якутское о, получаемъ йон или јун; звуки же н и м очень неръдко служать замъною одинъ другому въ названіи одного и тогоже предмета въ разныхъ м'єстностяхъ <sup>9</sup>). По-татарски ворожея—бакучи или багучи, по-турецки

-бакыджы (отъ бак смотръть). У казанскихъ Татаръ ворожея называется еще курумчи и курезе (отъ кур видъть) 10). Замъчательно, что окончаніе послъдняго названія

нарвчіемъ», Вмѣсто предисловія, стр. VII и отдѣль зву-

ковой § 26, с.

8) Для примъра здъсь кстати указать на замъчательное происхожденіе, чрезъ якутскій языкъ, чувашскаго ное происхождене, чрезъ якутскии языкъ, чувашскаго слова лар «сидъть» отъ джагатайско-татарскаго ултур, у черневыхъ Татаръ олтур, которое, вслъдствіе выпуска звука л предъ т (какъ въ чувашскомъ отмыл 60 вмъсто олтмыл отъ олтта 6), превратилось у казанскихъ Татаръ въ утур, у Турокъ, Алтайцевъ и Киргизъ—въ отур, а у Якутъ, вслъдствіе выпуска изъ олтур звука т, д поставлявания в предът на поставлявания в предът на поставлявания в предът на предът на поставлявания в предът на предът н ль л (татар. јулдуз, чуваш. сьулдыр, якут. сулус звъзда, татар. бильтыр, чуваш. пильдер, якут. былыр въ прош-

татар. бильтыр, чуваш. пильдер, якут. былыр въ прошломъ году и т. п.), образовалось олор, а изъ него, чрезъ
откидку начальнаго звука о, у Чувашъ вышло лар; изъ
джагатайскаго ултурт «садить» произошли татарское
утурт, якутское олорд, чувашское ларт.

9) Какъ наприм. Чувашское ылдым, ылтын татарское
алтун золото; чувашское тўдум, татарское тотой дымъ и т. п.

10) Словарь Будагова т. І, стр. 802, т. ІІ, стр. 150;
Махмудова, Практич. руководство къ изуч. татар. языка,
стр. 114.—У казан. Татаръ волшебникъ, колдунъ, знахарь
—лду, персидское—джаду; а по-турецки и джагатайски
йедэ, лда—магическій камень, безоаръ, силою котораго
вызывается паденіе или прекращеніе дождя или снъга,
оттуда ядачи заговаривающій погоду силою яда, волшебникъ, колдунъ, знахарь. См. Словарь Будагова т. І,
стр. 426, т. ІІ, стр. 351.

вполив соотвытствуетъ окончанию чувашского йомзе, йомзя.

Можно предполагать, что, какъ, по измънению звуковъ. алтайскій кам, чуванскій йом, якутскій ойон, ойун-тоже самое. что тунгузскій шам, такъ и пермянскій памупоминаемый въ житін св. Стефана великоперискаго, «кулесникъ, старъйшина обаянниковъ (начальникъ волхвовъ), сотникъ»-не есть имя собственное, но-слово тожественное съ кам, йом,ойон, шам; такъ въ Сказанін архим. Макарія этоть кудесникь называется «шаманомь Памьсотникомъ» 11). Наконецъ, можно допустить, что и черемисскій мешан (мужан), по перестановив звуковъ ш и м, образовалось изъ слова шаман, а такін перестановки пербаки во встхъ языкахъ и нартияхъ.

У луговыхъ Черемисъ жрецъ называется татарскимъ словомъ карт-старикъ, потому что выбирается изъ стариковъ самыхъ опытныхъ, знающихъ всв молитвы и порядокъ совершенія религіозныхъ обрядовъ. Карт и горночеремисскій мужан (мошан) при совершенін обрядовъ, подобно спопрекимъ шаманамъ, надъваютъ особенную одежду, состоящую изъ былаго длиниаго балахона, безъ сборовъ, съ красною нашивкою на гр ди изъ кумача и съ черною назади изъ сукна, а па голову-высокую изъ бересты шанку. У картовъ есть, какъ у шамановъ, помощинки-піамбар-младшіе жрецы, которыхъ приглашають на свадьбы и при другихъ домашнихъ случаяхъ

для принесенія молитвъ 12). У Чуващъ йомаями бывають какъ мужчины, такъ и женщины. Чувашскіе йомзи болье, чымь лица того же званія у другихъ инородцевъ, утратили свое древиее жреческое значеніе: нѣтъ у нихъ помощниковъ для вызыванья добрыхъ и заклинанья злыхъ духовъ, ивть особаго костюма, отличающаго ихъ отъ обыкновенныхъ соплеменниковъ ихъ; общественныхъ жертвоприношеній они уже не совершають; въ пророческія предсказанія, которыми йомзи, по преданію, когда-то славились, нын'в они уже не пускаются, такъ какъ къ предсказаніямь подобнаг о рода сами Чуваши давно уже не имфють сленаго довфрія, да и самый богь Пигамбар, по понятіямъ Чувангъ

<sup>14)</sup> Сказаніе о жизни и трудахъ св. Стефана Епископа Пермскаго, стр. 23 п 51. 4 дархана спитом положения при отрывова изъ Словаря. 415 г. дархана спитом положения странования спорадования странования спитом положения спитом положения странования спитом положения странования спитом положения странования странования спитом положения странования с

прежняго времени, сообщавний йомзямъ пророческия видънія, превратился уже въ покровителя доманняго скота и укротителя хищныхъ звърей 13).

Въ настоящее время ворожба и гаданъя разнаго рода. а также любовные приворотные и отворотные наговоры (уштаган и сивэдэгэнь сумахсам-возбуждающія жарь п охлаждающія слова) составляють, какъ и у русскихъ «знахарей», самую доходную статью чуващских йомзей. Т Затъмъ, йомзей приглашаютъ на свадьбы, на родины и къ больнымъ; здёсь они также играють роль русскихъ «знахарей», предохраняя и избавляя своимъ вліяніемъ и извъстными имъ наговорами новобрачныхъ отъ порчи, новорожденных отъ сглаву, больных отъ недуговъ. Въ прежнее время, по словамъ Сбоева, йомзя «разбивалъ надъголовою новорожденнаго два сырыя яйца, отрываль голову (живому) пътуху и выбрасывалъ все это за ворота. Это была неизбъжная церемонія при трехъ важньйшихъ эпохахъ жизни человвка: при рождении, бракосочетании и при смерти. Чуваши думали, что посредствомъ нея отгоняють шойтана» 14). Въ последстви же времени роль йомзи на свадьбахъ стала ограничиваться темъ, что когда, послѣ бракосочетанія, молодыхъ вводять въ домъ жениха, то йомзя встрвчаеть ихъ съ ковшомъ пива и держа шапку подъ мышкой, «говорить привътствіе наклонившимся предъ нимъ новобрачнимъ, желая имъ мира, согласія, богатства и вообще всякаго добра» 15). На свадьбахъ равное значение съ йомзей имветь, въ глазахъ Чувашъ, пузырщикъ-шыбырзе, такъ какъ его шыбыр (черемис. шубур)-пузырь, родъ волынки-есть въ нъкоторой степени представитель шаманскаго бубна и Чуваши на этотъ музыкальный инструменть смотрять съ такимъ курмиционими. Въ

RIOHR Main Museum

<sup>13)</sup> См. 12-й отрывокъ изъ Словаря.
14) «Замътки о Чувашахъ», стр. 75.

<sup>15)</sup> Тамъ же, стр. 36.—Подобная церемонія соблюдается и у Якуть: при входѣ жениха въ юрту невѣсты, «щаманъ провозглашаетъ, чтобы онъ (женихъ) былъ зятемъ счастливымъ и прижилъ бы съ женою своею множество дѣтей, размножилъ бы скотоводство и сдѣлался богатымъ человѣкомъ». Тоже говоритъ шаманъ при входѣ невѣсты въ юрту жениха. «Поѣздка въ Якутскъ», стр. 293.

же уваженіемъ, какъ Алтайцы на бубенъ своего кама. Недуги, по понятіямъ Чувашъ, какъ и многихъ другихъ народовъ, признаются существами одушевленными, произвольно или по напуску недоброжелателей постигающи-ми и мучащими человъка до изнуренія или до смерти. Въ наговорахъ, какъ уже было сказано прежде, сглазъ и недуги йомзи изгоняють именемъ какой то необыкновенной старухи-патман карчык; на нее же, должно быть, подъ названіемъ уста «мастерицы» ссылаются йомзи при совершеніи обрядовъ для приданія своимъ дъйствіямъ большаго авторитета 16).—Со злымъ духомъ-шойтан—Чу-ваши управляются сами, безъ содъйствія йомзи, устранвая въ среду и субботу страстной недъли обрядъ-калым, во время котораго изгоняють шойтана изъ деревни рябиновыми палками. По прибытии въ домъ невъсты большимъ свадебнымъ побздомъ, самъ женихъ по назначенному для него мъсту (покрытому войлокомъ) «трижды ударяетъ на-гайкой въ твердой увъренности, что средствомъ этимъ онъ отгоняетъ нечистаго (шойтана) отъ пиршества» 17). Суевърныхъ обрядовъ у Чувашъ не много меньше, чъмъ

у русскаго простонародья. Одни изъ нихъ исполняются самими членами семейства по общепринятому порядку, для совершенія же другихъ приглашается йомая или тре-

буется совъть отъ него. атприять долими акон умнен

Молва объ опытности того или другаго йомзи въ совершеніи обрядовь и о получаемой оть него пользі быстро разносится по окрестнымъ и дальнимъ чувашскимъ селеразносится по окрестнымъ и дальнимъ чувашскимъ селеніямъ, возбуждаетъ большой запросъ на его практику и доставляетъ йомзѣ значительный доходъ и большой почетъ въ обществѣ Чувашъ. Такъ, напр., въ настоящее время проживающая на границѣ ядринскаго уѣзда съ курмышскимъ, въ дер. Вылѣ, шумшевашскаго прихода, вдова Маги Мигулы карчыкы 18) славится умѣньемъ совер-

<sup>15)</sup> См. 15-й отрывокъ изъ Словаря.
17) Замътки о Чувашахъ, стр. 33.
18) Такъ какъ по-чувашски собственное имя лица ставится, съ притяжательнымъ суффиксомъ 3-го лица, по-сяв отчества (напр. Николай Ивалычъ-Иыван Мигулы), то Мата Мигулы карчыкь въ буквальномъ переводъ зна-чить: старуха Николая Мокъсва; но Мата можеть быть и прозванье (хожамат), такъ напр. въ байтеряковскомъ

шать разные обряды, въ особенности же извъстный подъ названіемъ «Виль-тавраш». По словамъ мъстныхъ жите-лей, она послъ мужа осталась бъдпою, но теперь счита-ется уже богачкой, получая въ сутки не менье 2-хъ рублей чистаго дохода отъ своей практики и пользуясь повсюду—въ домахъ, на базарахъ и питейныхъ заведеніяхъ—почетнымъ пріемомъ и обильнымъ угощеніемъ: ръдкую ночь приходится ей ночевать дома, потому что, отправившись по приглашенію въ одну деревню, она, по окончаніи тамъ своей требы, увозится оттуда въ другое селеніе, такъ что имъющимъ до нея надобность Чувашамъ иногда приводится долго разыскивать ее по деревнямъ.

Совътъ йомзи въ особенности необходимъ въ виду исполненія обътовъ даваемыхъ больными, постигнутыми бъдствіемъ, притъсняемыми отъ недоброжелателей и т. п. 1 Это относится не къ однимъ только шаманскимъ жертвоприношеніямъ; по если въ церкви села Ишакъ, или въ пругихъ храмахъ, встръчается Чувашинъ или Чувашка, ставящіе свічи, то можно съ увіренностію сказать, что и завсь они двиствують по совъту йомзи во всемъ, т. е. сколько именно свічь, білаго или желтаго воску, въ какую цену, какой иконе (тора) они должны поставить и даже съ качими словами обратиться къ иконъ. Эти обращенія иногда им'ьють характерь наставленій, наприм.: Асту-га, Мигула-тора! и т. д. «Смотри же ты, Миколабогь! Можеть быть, сосёдь мой Максимка что-нибудь наговорилъ тебъ на меня, или станетъ ябедничать: такъ ты его не слушай: я ему ничего худаго не сдълалъ и зла не желаю, —самъ онъ — негодяй, хвастунъ и коштанъ 19): онъ тебя не почитаетъ, а только лицемфритъ; а я, вотъ. теов отъ души свъчу поставилъ»... и т. п.—По совъту

приходь, тетюш. увзда, извыстно семейство (тоже йомзи): старикь Ямай Мигулы, сынь его Ямай Симуни, внукь Ямай Йыгнади.

<sup>19)</sup> Слово коштан по своему корию им'веть благородное значение адвоката, ибо происходить отъ черемысскато коштом ходить по д'яламъ и, в'роятно, первоначально употреблялось у Чувашъ вм'всто: худа кирогонь свать, ходатай, но вносл'ядстви, по способу исполнения профессии, получило значение горлапана на сходкахъ, коновода въ кляузахъ, міровда и т. п.

же йомзей Чуваши дёлають посвященія или йирих'и, о которыхь было говорено прежде <sup>20</sup>), кладуть вь дупла или бросають вь священныя озера и къ корнямъ деревьевъ деньги, а равно кидають ихъ въ воду при погребеніи покойниковъ, чтобы послёдніе па томъ свётё могли безпрепятственно получать питье. Русскіе же люди время отъ времени ходять по подобнымъ мёстамъ и собирають эти деньги въ свою пользу. Можно думать, что также по внушенію йомзей установился въ селё Ишакахъ обычай, по которому Чуваши-богомольцы, поставивъ въ церкви свёчи и положивъ нёсколько копёскъ въ кружку часовни (стоящей на улицё села), бросають у этой часовни куски хлёба или такъ называемыхъ калабашекъ, покупаемыхъ тутъ же въ селё. Вёроятно, для предупрежденія небрежнаго бросанія хлёба, у часовни поставленъ большой открытый ларь; а такъ какъ богомольцы бываютъ ежедневно въ большомъ количестве и хлёба у часовни постоянно много, то собаки и вороны безотлучно паходятся по-близости и пожираютъ эти приношенія.

Съ какимъ благовъніемъ и страхомъ относились Чуващи къ своимъ йомзямъ въ прежнее время и насколько непогръшимыми считались ихъ предсказанія, тому можно бы привести мпожество примъровъ; но, оставляя ихъ въ сторонъ, упомянемъ здъсь только о двухъ случаяхъ.

Лъть около 50-ти тому назадъ, въ одной изъ чуващ-

Лъть около 50-ти тому назадъ, въ одной изъ чувашскихъ деревень прихода села Кошекъ (Чурашево), чебоксарскаго увзда, стоялъ на пустыръ, заросшемъ травою, небольшой ветхій деревянный амбарчикъ. На спросъ священника объ этомъ зданіи мъстные жители объяснили, что, по преданію, амбарчикъ этотъ принадлежалъ умершей задолго до того времени старой дъвкъ-йомзъ, что въ немъ живетъ духъ ея и хранится заколдованное имущество, а потому никто не только не можетъ дотронуться до этаго зданія подъ опасеніемъ подвергнуться внезапной смерти, но и не долженъ, проходя мимо, смотръть на него, чтобы не быть наказаннымъ слъпотою. Не смотря ни на какія опроверженія и вразумленія священника, Чуваши, переглядываясь между собою, молчали, пока наконецъ одинъ изъ нихъ тихо и боявливо прошенталъ: «послъ поговоримъ, пачка». Вскоръ послъ того нъкото-

<sup>20)</sup> См. въ 14-мъ отрывкъ изъ Словаря.

рые изъ жителей этой деревии явились къ священнику въ село съ объяснениемъ, что опи не смъли откровенно говорить съ нимъ въ деревив, опасаясь, чтобы тамъ не услыхаль ихъ духъ йомзи, который вообще тревожитъ ихъ своимъ присутствіемъ и паводить невольный страхъ на всъхъ и каждаго. При этомъ Чувани просили священника о томъ, чтобы онъ, если дъйствительно имъетъ силу и власть отъ Бога, уничтожилъ амборчикъ и все, что въ немъ находится и навсегда изгналъ изъ ихъ деревни духа йомзи. Священникъ не замедлилъ воспользоваться этимъ предложениемъ; прибывъ со всъмъ причтомъ въ деревню, онъ приказалъ причетникамъ разломать дверь амбарчика, вынести изъ него вещи и наконецъ разбросать самое зданіе. На все это Чувани со страхомъ смотръли издали и только тогда приблизились къ стращному мъсту, когда священникъ, отслуживъ лебенъ и окронивъ мъсто освященною водою, ободрилъ ихъ краткимъ поученіемъ и пригласилъ приложиться ко кресту. Послъ того разбросанное зданіе, по настоянію Чувань, перевезено въ село для топки церковной раулки, а имущество сдано для храненія церковному старостъ <sup>21</sup>).

Другой случай. Въ распространенномъ между Чувашами разсказъ говорится, что одинъ Чувашинъ пошелъ къ йомзъ поворожить о томъ, долго ли ему осталось жить на свътъ и получилъ отъ йомзи отвътъ: виссь пузарзан вилень (трижды испустивши вътры умрешь). Въ сильномъ раздумьи и разстройствъ онъ воротился домой, думая всячески удерживаться отъ такого, какъ говорится, гръха.

<sup>21)</sup> Имущество это состояло изъ бисерныхъ и оловянныхъ женскихъ украшеній, нѣсколькихъ монетъ временъ Петра Великаго; изъ рубахъ, полотенцевъ и платковъ, шитыхъ, по преданію, самою йомзею. Все это, въ продолженіе 20-ти льтъ, утратилось, а рубахи, полотенца и покрывало невъсты (пўртепьчек) употреблены причетниками, какъ тряпье, на мытье половъ послѣ перестройки церкви. Въ 1848 году я засталъ цѣлыми только два, выщитыхъ разноцвѣтными шелками, холщевыхъ платка, купиль ихъ за нѣсколько копѣекъ и доставилъ, вмѣстѣ со сборникомъ чувашскихъ нѣсенъ, профессору Фатеру; опъ увезъ ихъ въ Германію.

Между тъмъ необходимость заставила его тотчась же вхать въ лъсъ по дрова; тамъ, утомясь во время рубки и укладки дровъ, онъ нечанино согръпилъ и сильно испугался при мысл:, что ему только дважды силошать остается до смерти. Къ несчастію, при вывздъ изъ лъса поймаль его лъсной объъздчикъ (матросъ) и началь бить; Чувашинъ съ испуга согръшилъ въ другой разъ и перепугался еще болъе. Наконецъ, близь деревни лошадъ разбъжалась на косогоръ, сани раскатились и возъ перевернулся; подымая его, Чуващинъ отъ натуги согръшилъ въ третій разъ и въ ужасъ, сказавши: пътеремь ипьбе! вильбемь ипьбе! (погибъ ужъ я! уже умеръ я!), изнемогая упалъ на снъгъ. Въ этомъ положеніи нашелъ его казакъ, разсиросиль обо всемъ подробно и, считая отчаяніе Чуващина смъщною глупостью, принялся стегать его плетью. Чуващинъ вскочилъ на ноги и остался помъщаннымъ (мимезерь йольче).

О бурятскихъ и якутскихъ шаманахъ Щукичъ, между прочимъ, говорить, что «Буряты върять шаманамъ безусловно, а Русскіе считаютъ ихъ не иначе, какъ людьми знающимися съ дьяволомъ» и что «Русскіе столько же върятъ шаману, сколько и Якуты, и даже разсказываютъ (Русскіе), что шаманъ, отръзавъ себъ голову, кладетъ ее на полъ, пошаманивъ же нъсколько минутъ безъ головы, ставитъ ее на шею и голова тотчасъ приростаетъ» <sup>22</sup>).

на поль, пошаманивь же нъсколько минуть оезъ головы, ставить ее на шею и голова тотчасъ приростаеть» <sup>22</sup>). Съ неменьшимъ довъріемъ относится и здъщніе рускіе простолюдины къ знахарству чувашскихъ йомзей. Изъ множества примъровъ обращенія русскихъ православныхъ людей за совътами къ йомзямъ, разскажемъ вдъсь два случая.

одинъ случай быль педавно въ идрисскомъ увадв и записанъ со словъ русскаго человъка, проживающаго между Чувашами и занимающагоси портняжествомъ. Разсказъ этотъ твмъ болве интересенъ, что разскащикъ самъ былъ очевидцемъ того дива, которое произведено знахарствомъ йомзи и которое избавило его отъ хлопотъ и непріятностей. «Одинъ богатый Чуващинъ—говоритъ портной—позвалъ меня къ себв на нъсколько дней пошить ему кое-чего изъ одежды. Во время моего пребыванія у Чуващина, кромв его домашнихъ и одного работника,

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) «Поъздка въ Якутскъ», стр. 34 и 281.

посторонних в никого не было. Случился же на беду та-кой грекъ: у хознина вдругъ пропала порядочная сумма денегь. Онъ прямо заподозриль меня въ этой кражъ и хотълъ-было потянуть къ суду. Не знан ва собой такой вины, я и клялся и божился и просиль меня обыскать, но ничьмъ не могъ убъдить хозяина въ моей невинности; наконецъ я самъ предложиль Чувашину вжать вмысть ко какому-пибудь йомзъ поворожить о пропажъ денегь. Повхали къ живущей въ аликовскомъ приходъ Хведэрарым в (Оедоровой женв; она тоже славится знахарствомъ, но только дъйствуетъ гораздо осторожнье, чъмъ Вылинская Маги Мигулы карчыкь). Когда прівхали, я остался во дворъ, а хозяннъ мой вошелъ въ избу и разсказалъ йомать о случившемся, скрывъ впрочемъ свое на меня нодозрвніе. Тогда она прямо сказала хозянну: «ты-говорить-полозръваень того человъка, съ которымъ вмъстъ сюда прівхаль». Хозяннъ сознался въ своемъ подозрівни. «Такъ позови же эгого человъка сюда». Когда я вошелъ въ избу, йомзя получила отъ хозяина 5 копвекъ, взяла ковшъ воды и велъла хозяину смотръть въ ковшъ. «Что ты видишь въ водъ?» спросила ова. Вижу амбаръ, конюпиню и повъти—говорить хозяинъ—да это все мое строеніе—прибавиль онъ. «А что ты видишь въ углахъ амбара и конюшни и въ солом'в на пов'втяхъ?» спросила йомзя.—Вижу какіе-то б'влые лоскутки—сказаль хозяинъ. «Эти бълые лоскутки—объявила йомзя—твои деньги: ихъ украли у тебя твоя дочь съ твоимъ работникомъ; они уже уговорились обванчаться... А на этаго человака ты напрасно подумалъ» -- дополнила она, указавъ на меня. Воротясь домой, хозяинъ нашелъ свои деньги именно въ твхъ мъстахъ, которыя видель въ ковшъ воды. Я, съ своей стороны, такъ этому обрадовался, что, въ благо-дарность за избавление отъ хлопотъ, отнесъ йомзъ своихъ два цълковыхъ»-заключилъ разскащикъ. и т ди и

Другой случай быль въ сороковыхъ годахъ въ цивильскомъ увздъ и переданъ намъ лицомъ, заслуживающимъ полнаго довърія. Русскіе, живущіе среди чувашскаго населенія, въ виду продолжительной засухи, сильно повлівшей на произрастеніе травъ и хлъбовъ, долго толковали между собой: «а дождя-то все нътъ какъ нътъ! что станемъ дълать? хоть бы Чуваши по-своему сдълали чук-

истеренадать дождичекъ: они, въдь, на это доки (мастера) — умъютъ какъ и чъмъ что нужно вымолить». Нъкоторые отозвались, что не худо бы «поднять иконы и отслужить въ полъ молебенъ»; но продолжительные суевърные толки о чувашскихъ чукляньяхъ и о всезнайствъ йомзей такъ настроили русскихъ мірянъ, что они поръщили послать къ извъстному имъ йомзъ Ибрайкъ депутацію за совътомъ, что предпринять по случаю засухи? Депутаты явились къ йомзъ, попотчивали его водкой, дали денегъ и стали излагать цъль своего посъщенія.

«А сами-то вы что думаете дълать?» спросиль хитрый Чуващинь: и уден на възнач пом анивеох в дров од възнач

— Да молебенъ думали служить—отозвался одинъ изъ депутатовъ. Уникох вызвал окади вно вклоТ обществ

«Что-же-сказаль Ибрайка: Богу молиться—дёло хорошее: только тольсо-ото, полно, будеть-ли»...

— Ахъ ты, чувашская лопатка!—крикнуль запальчиво одинъ изъ православныхъ—неушто ты думаешь, что отъ твоего поганаго чуклины будетъ больше толку, чёмъ отъ молебиа?!

«Стой! слушай, русскій народъ! заговориль Ибрайка: теперь, когда вы и меня и чуванскую вёру обругали,—мое слово уже не можетъ иметь для вась никакой силы: сами виноваты—на себя и пёняйте».

Затьмъ начался крупный разговоръ, на который сбъжались сосъди-Чуваши. Только того и нужно было Ибрайкъ: при постороннихъ онъ сталъ громко срамить русскихъ депутатовъ:

«У васъ есть свои нопы, а вы лезете къ чуванскому йомзѣ спранивать, какъ молить о дождѣ: стало быть вы и сами понимаете, что чуванская въра лучше вашей; убирайтесь отъ насъ—мы васъ не зовемъ въ свою въру»... и пр. т. п.

Но возвращени депутатовъ міряне пожурили ихъ за неловкое обращеніе съ йомзей, пожальля о напрасныхъ расходахъ и махнули рукой. А между тымь Ибрайка, безъ сомнынія, воспользовался этимъ случаемъ и, разглания его повсюду, умыть поднять въ глазахъ Чувань значеніе йомзи и старой чуванской выры.

Въ виду подобнаго факта у всякаго мыслящаго чело-

въка невольно возникаетъ, а въ людихъ, посвятившихъ себя миссіонерскому служенію, по необходимости должно возникнуть самое искреннее желаніе безотлагательно оза- ботиться поднятіемъ умственнаго и правственнаго уровня русскаго народа ради правильнаго просвъщенія Чуващъ и другихъ инородцевъ.

Выше мы сказали, между прочимъ, что у чувашскихъ йомзей нъть особаго костюма, отличающаго ихъ отъ обыкновенныхъ Чувашъ, каковой, не смотря на утрату жреческаго значения, еще сохраняется у сибирскихъ шамановъ, камовъ, ойоновъ и у черемисскихъ картовъ и мужановъ. За то, у многихъ Чувашъ, болбе или менбе искренно выказывающихъ свое пренебрежение къ старой чуващской въръ и свою приверженность къ православию, проявляется желание прежде всего отличить себя отъ своихъ соплеменниковъ костюмомъ и вообще внъшностію. Они отпускаютъ длинные волосы, расчесываютъ ихъ дв'в стороны и разбрасывають по плечамъ, носять шапку на подобіе клобуковъ, длинные кафтаны въ родъ подрясниковъ, подпоясываются широкимъ ремнемъ или веревкою, кладуть низкіе поклоны, словомь-превращаются въ какихъ то полу-послупниковъ. Этимъ у большинства рус-скихъ они снискиваютъ себъ довъріе, уваженіе и привът, а у другихъ заслуживаютъ название святошъ и ханжей. Чуваши смотрять на нихъ подозрительно, относятся недовърчиво къ ихъ бесъдамъ и называють ихъ поп-тавраш-церковниками. Безъ всякаго сомнения, они, за неимъніемъ достаточной подготовки, а иногда вслъдствіе случайно пріобретенныхъ отъ русскаго простонародья ложных убъжденій, нетолько не приносять пользы, но часто, болье чымь йомзи, вредять дылу распространенія между Чувашами христіанскаго просв'єщенія. Самые добросовъстные изъ нихъ ни въ какомъ случав не въ состо-яніи оказать такого благодътельнаго вліянія на Чувашъ, какое, напримъръ, имълъ молодой миссіонеръ-чувашинъ Митрофанъ Дмитріевъ <sup>23</sup>), путешествуя по школамъ, селамъ и деревнямъ въ простомъ чувашскомъ кафтанъ

<sup>23)</sup> По имянному Высочайшему повельнію, въ 1870 году, освобожденный отъ рекрутской повинности; нынь сверхштатный псаломщикъ и учитель въ школь села Абызова ядрипскаго увзда.

(сухман), или въ лътнемъ бъломъ балахонъ (шобыр), со скринкою въ рукъ, постоянно окруженный толною старыхъ и малыхъ Чуванъ обоего пола, распъвая въ домахъ, въ садахъ и на улицахъ молитвы на народномъ чувашскомъ языкъ, объясняя ихъ своимъ слушателямъ и говоря поученія въ храмахъ даже въ присутствіи самого архипастыря; много благод втельных в свиянь забросиль онь вы души, загрубъвшія въ старой чувашской въръ, много искренняго христіанскаго чувства возбудиль онь въ чувашскихъ сердцахъ, съ непритворными слезами слушали его и прощались съ нимъ старики и молодые и далеко провожали его чуващскія діти. Подобных в дівятелей только и можно называть истинными и самыми страшными врагами старой чувашской въры и чувашскихъ проявляется желаніе прежде всего отличить себйэкной скоихъ соилеменниковъ костюмомъ и вообще вифиностію-

Опо отпускають дланиме волосы, расчесывлють ихъ на дев сторони и разбрасывлють по плечама, носять шанку на подобіе клобукова, длиниме кафтаны въ родь подрястивнова, подпокываются шарокимъ ремнемъ и неревнамов, кою, кладуть пазкіе поклочы, слокомъ-превращаются въ какихъ они спискивають себь довъріє, уваженіе и пристить, а у другихъ заслуживають названіе святонь и канжей. Чувани смотрять на пихъ подозрительно, относяте неловърчно къ ихъ бесідамъ и называють ихъ пом-таврише перековниками. Безь белкато сомпьны они, за неихъ побърчной подготовки, а инока вельформы ложнихъ убъжденій, неголько не приносить пользино на часто, болье чъмь йомзи, вредять дьлу распространо ненія между Чувашами христівнекаго простьшенія между Чувашами христівнекаго простьшенія. Самме добросовьетные начинув на въ какомъ случав не въ состодобросня на приносить на изънить какое, напримъръ, инъть молодой миссіонерт-чувашивы какое, напримъръ, инъть молодой миссіонерт-чувашивы мамъ и деревнимъ па простомъ чувашскомъ кафтамъ намъ и деревнимъ пъ простомъ чуващекомъ кафтамъ

<sup>24)</sup> По иманому Высочайных поведенно, та 1870 году, освобожденный отк рекругской повинности: пынксверхичтатный исклюмичика и учитель ва инсоти села Лемзова ядринскаго указа.

